


Шри Гуру являет себя в двух ипоста-
сях — внутреннего голоса и Учителя 
извне. Обе ипостаси помогают духов-
ному соискателю достичь цели. В пад-
шем состоянии мы не умеем слышать 
голос внутреннего поводыря, потому 
нам остается уповать на Гуру извне, 
которого мы можем распознать ми-
лостью внутреннего Гуру и предаться 
его святым стопам.

Свами Б. Р. Шридхар



Его Милость 
Шри Гуру

Слава Шри Гуру и Гауранге!

Его Божественная Милость
Свами Б. Р. Шридхар

ШРИ ЧАЙТАНЬЯ САРАСВАТ МАТХ

ГЛАВА-ОСНОВАТЕЛЬ ― Б. Р. ШРИДХАР СВАМИ

ПРЕЕМНИК ― Б. С. ГОВИНДА СВАМИ 



Автор (1934 год)



Введение.......................................................................................7

Предаться Шри Гуру.................................................................15

Посвящение в духовное знание ..............................................25

Сошествие Истины....................................................................39

Изначальный Гуру....................................................................49

Божественное против общественного....................................63

«Я повелеваю тебе стать Гуру!»..............................................79

Посвящающий духовный Учитель ........................................87

Разлука с Гуру..........................................................................101

Ученическая преемственность ..............................................131

Преемственность наставников .............................................133

Земля Гуру................................................................................151

Слуга слуги...............................................................................161

Житие святых..........................................................................169

Линия Шри Рупы....................................................................181

Герб Шри Чайтанья Сарасват Матха...................................205

Содержание



Его Божественная Милость Шрила Бхакти Ракшак
Шридхара Дев-Госвами Махарадж, основатель 

и Ачарья Шри Чайтанья Сарасват Матха



7

Его Милость Шри Гуру Введение

Человеку свойственно ошибаться. Ошибаются все, 
совершенных людей нет. Но человеку не только свой-
ственно ошибаться, но и стремиться не делать ошибок, 
стремиться к самосовершенствованию. Нами вечно 
движет желание быть лучше. Само по себе желание оз-
начает намерение сделаться лучше. Но наши возмож-
ности к достижению этой цели ограничены — иначе мы 
достигли бы ее легко и быстро. И именно ограничен-
ность наших возможностей делает необходимым при-
сутствие в нашей жизни помощника, наставника, Гуру.
	 Несовершенное по определению нуждается в помо-
щи, причем помощи извне. С другой стороны, Совер-
шенное, если Оно таковое, непременно обладает способ-
ностью явить Свою помощь несовершенному, причем 
добровольно. Следовательно, достижение нами совер-
шенства Абсолютной Истины — происходит с соизво-
ления Самого Абсолюта. И тот Его представитель, через 
которого осуществляется самосовершенствование, — 
есть Шри Гуру, духовный Наставник. Для ищущего Аб-
солютную Истину вручение себя Гуру неизбежно. 

Введение



8

Введение Свами Б. Р. Шридхар

	 Многие мыслители утверждают, что духовное по-
знание происходит так же, как познание окружающего 
мира самостоятельно, с помощью научного подхода. 
Такие мыслители не ведают самой сути Абсолютного 
познания: есть один Абсолютный Субъект, всё прочее, 
включая нас самих, — объекты Его всеведущего взора. 
Подобно тому как глаз не может узреть мысль, если 
она сама не обратит взгляд на себя, так наша связь с 
Абсолютом возможна лишь Его милостью. Милость 
Абсолюта и есть тот самый Гуру, посредник, через ко-
торого Абсолют связывается с нами. В своем движе-
нии к Абсолюту мы должны полагаться на Гуру, через 
которого Абсолют желает раскрыть нам Себя.
	 Величайшие достижения человеческой цивилиза-
ции — малые крупицы вечно живого Абсолюта. Без 
Его соизволения у нас нет ни единого шанса иметь 
хоть сколько-нибудь малое представление о Нем  — 
о Сверхъестественном и Бесконечном. Перед Лицом 
Всеведущего и Всемогущего все гиганты мысли оказы-
ваются малыми пигмеями. Не мы, но Сам Всевышний 
решает, как и через кого явить Себя нам.
	 Конечно, в мире было и есть полно лжецов и ли-
цемеров, которые старались выдать себя за посредни-
ков с Абсолютом. Мы не застрахованы от обмана, но 
наша обязанность постараться не стать его жертвой, 
не довериться лжецу, выдающему себя за Божьего 
представителя. Разумеется, это непросто. Непросто, 
неся на себе груз предрассудков и пороков, не пасть 



9

Его Милость Шри Гуру Введение

жертвой обмана. «Свой тянется к своему». И всё же, 
несмотря на ограниченность наших способностей и 
приобретенные наклонности, у нас всегда есть свобо-
да выбора — иначе самосовершенствование было бы 
невозможно, а наказание за проступок было бы актом 
мести. 
	 Реальность являет Сама Себя. Для того чтобы обна-
ружить свое существование, свету не требуется тьма. 
Солнце само, без посторонней помощи устанавливает 
свое превосходство над прочими источниками света. 
Потому, если мы взглянем на мир беспристрастно, от-
бросив предрассудки, мы распознаем подлинного на-
ставника — сад-гуру, ибо он сияет над всеми учеными 
светилами мира.
	 Шри Гуру являет себя в двух ипостасях — внутрен-
него голоса и Учителя извне. Обе ипостаси помогают 
духовному соискателю достичь цели. В падшем состо-
янии мы не умеем слышать голос внутреннего пово-
дыря, потому нам остается уповать на Гуру извне, ко-
торого мы можем распознать милостью внутреннего 
Гуру и предаться его святым стопам.
	 Истинный ученик всегда должен помнить, что его 
достижения — не плод усилий и не его заслуга, но 
благодать, ниспосланная Богом. Мы по самой приро-
де своей благоприобретатели от милости Всевышне-
го. Душа никогда не сравняется с Абсолютом. Даже 
обретя абсолютную свободу, душа не уравняется с 
Абсолютом. Идея единства с Богом происходит от не-



10

Введение Свами Б. Р. Шридхар

различения между Абсолютной Личностью и сияни-
ем, что исходит от Ее вечного, исполненного блажен-
ства облика. Отдельная душа — лишь частица Божьей 
особой силы, занимающей пограничное положение 
между всеобщим духом и материей. В силу своей по-
граничности она может быть обращена как в сторону 
духа, так и в сторону материи. Душа отлична от Абсо-
люта количественно и качественно и в существе своем 
целиком зависит от Него. Иными словами, Абсолют 
(Кришна) — всегда Владыка, а отдельная душа — Его 
вечная слуга.
	 Подчиненные отношения с Высшим Началом есть 
благо для души. Но это подчинение не рабское, но 
следствие свободного выбора, только оно ведет к выс-
шему благу. От подчиненности Абсолютному Благу не 
страдают ни свобода души, ни ее самобытность — на-
против, лишь в Нем, в Абсолютном Благе, душа спо-
собна по-настоящему самовыразиться. Свобода и бла-
го души обнаруживаются в самой природе Абсолюта, 
наше счастье неотделимо от Бога, лишь в Нем мы 
способны выразить себя полностью. Быть подле Бога 
для души так же естественно, как рыбе быть в воде. 
Бог как Высшая Личность безгранично свободен, как 
впрочем безграничны все Его свойства, потому, ког-
да Он являет Себя в образе Гуру, Он не ограничивает 
нашу свободу, но гармонизирует ее со свободой дру-
гих существ. Явившись в облике Гуру, Абсолют обра-
щает относительное бытие в абсолютное.



11

Его Милость Шри Гуру Введение

	 Шри Гуру — не Бог Самолично, но воплощение Божь-
ей внутренней силы, носитель высочайшего служения 
и высочайшей милости. Будучи самым достойным слу-
гой Божьим, он наделен полномочиями возвращать за-
блудших душ к их высшему Благу. Гуру — божествен-
ный вестник бессмертной надежды и радости в здешнем 
бренном и скорбном мире. Его сошествие — счастливое 
событие для всех страждущих душ. Его появление по-
добно утренней звезде, указующей дорогу путнику, за-
блудившемуся в пустыне. Нежной дланью он утирает 
слезы плачущих. 
	 Политики и прочие радетели человечества в своих 
попытках облегчить страдания людей лишь усугубля-
ют боль в людских душах — как невежественные вра-
чи, калечащие больного. Да наступит день, когда моя 
страждущая душа осознает величие и милость Шри 
Гурудева!

Свами Б. Р. Шридхар
1934 год, журнал «The Harmonist»



Ом Вишнупад
Шрила Бхакти Сундар Говинда Дев-Госвами Махарадж



Ом Вишнупад
Шрила Бхакти Ракшак Шридхар Дев-Госвами Махарадж



Бхагаван
Шрила Бхакти Сиддханта Сарасвати Тхакур Прабхупада



Предаться Шри Гуру

15

Его Милость Шри Гуру

Порой даже великие умы не знают, что есть благо и 
что есть зло, что приемлемо, а что неприемлемо (ким 
карма ким акармети кавайо ‘пй атра мохитах). Под-
час самые мудрые не способны отличить то, что им 
нужно, от того, что им хочется. Мир — дремучий лес 
заблуждений, где душа скитается из тела в тело, меняя 
одно состояние сознания на другое. В законах Ману 
говорится:

джаладжа нава-лакшани стхавара лакша-вимшати
кримайo рудра-санкхйаках пакшинам даша-лакшанам
тримшал-лакшани пашавах чатур-лакшани манушах

	 Существует 900 000 видов водных тварей, 2 000 000 
видов растений, 1 100 000 видов насекомых и пресмы-
кающихся, 1 000 000 видов птиц, 3 000 000 видов зве-
рей и 400 000 видов людей. Патриарх Ману говорит, 
что растениями воплощаются души с очень плохой 
кармой, неся тем самым ответственность за свои злоде-
яния. Они, так же как люди, ощущают боль и удоволь-
ствие, эти души ничем не хуже нас. Но из-за прошлых 

Предаться Шри Гуру



Предаться Шри Гуру

16

Свами Б. Р. Шридхар

своих поступков они оказываются в столь печальном 
положении, что не могут сойти с места, не могут по-
звать на помощь, когда им причиняют боль. Виноваты 
в своей беде они сами. Так устроен здешний мир.
	 Мы живем в мире искаженного восприятия, пред-
рассудков, заблуждений и порока. Как распознать, что 
здесь благо, а что — зло? К чему следует стремиться, 
а что отвергнуть? Нашему вниманию предлагаются 
бесчисленные варианты ответов на эти самые насущ-
ные вопросы. И в этом тумане воззрений, часто про-
тиворечивых и противоречащих друг другу, — нам 
весьма трудно распознать Истину, нечто бесконечное 
и вечное (Вайкунтху). Как подступиться к той реаль-
ности, что лежит за пределами чувственного опыта и 
помышления (адхокшадже)?

Истинный Гуру

	 Следует принять любое средство, что сблизит нас с 
обителью Беспредельного. Пусть это тончайшая нить, 
главное, чтобы она связала нас с заветной нашей це-
лью — с тем, к чему внутренне тянется всякая душа. 
Мы беспомощны. Мы дезориентированы в океане ра-
зочарований. Нас всюду поджидает опасная ложь. У 
нас есть свобода выбора — но она столь ничтожна, что 
чаще всего мы оказываемся перед выбором между пло-
хим и очень плохим. Вот почему столь ценен истинный 
Гуру, способный направить нас к подлинному благу.



Предаться Шри Гуру

17

Его Милость Шри Гуру

	 Мы разрываемся между чужими мнениями. Всевоз-
можные доктрины и учения призывают нас поступать 
по-разному. Если мы последуем за разными провод- 
никами, мы непременно заблудимся. Вот почему столь 
важно найти истинного проводника к Истине. Об этом 
говорит Кришна в «Бхагавад-гите» (4.34):

тад виддхи пранипатeна парипрашнeна сeвайа
упадeкшйанти тe гьянам гьянинас таттва-даршинах

	 «Чтоб знание добыть, к наставнику оборотиться 
нужно, вопрошать его, смиренно от него внимать, 
служить покорно. Кто сведущ в истине, тот знаньем 
наделит тебя».

Качества ученика

	 Кришна здесь дает критерий: как отличить истину 
от лжи, опираясь на подлинный источник. Что есть 
истина и ложь следует познавать не из мнимого, но 
из достоверного источника, связанного с подлинной 
реальностью, а чтобы прильнуть к реальности, ученик 
должен обладать тремя качествами: пранипат, пари-
прашна и сева.
	 Пранипат значит уважительное отношение. Учени-
ку надобно преклониться перед объектом познания, 
ибо это не обычный объект. Это — субъект. Сверх-
субъект. В здешнем мире мы выступаем в роли субъ-
ектов, познающих объекты, но чтобы ступить в сферу 



Предаться Шри Гуру

18

Свами Б. Р. Шридхар

Абсолюта, мы должны сделаться объектами, которых 
Сверхсубъект Сам познает и к Себе направляет.
	 Пранипат — означает обратиться к духовному Учи-
телю: «Я испытал все в здешнем мире. Меня здесь 
больше ничто не влечет. Я изведал всё, и теперь преда-
юсь тебе. Я ищу твоей милости». В таком настроении 
следует начинать познание Высшего.
	 Парипрашна — означает искренне вопрошать Гуру. 
Не спорить, не утверждать, не подвергать сомнению, 
а вопрошать об Истине. Внимать его слову об Истине, 
жаждать познать — не спорить и не устраивать ему 
проверки. Стремиться постичь то, что приходит из 
Высшей Реальности, неведомой нам доселе.
	 И наконец — сева, служить. Это самое главное. Не 
стремиться к знанию как таковому, как к самоцели, 
или чтобы с его помощью утвердиться в здешнем 
мире. Мы не просим у Абсолюта помочь нам обустро-
иться в бренной реальности, стать сильнее или до-
биться успеха. Напротив: мы приносим обет служения 
той Реальности. Лишь в таком настроении мы можем 
приблизиться к подлинному знанию о Вечном. Мы не 
пытаемся использовать Всевышнего, мы хотим быть 
полезны Ему. Высшее знание не снизойдет к нам, что-
бы мы употребили его для служения низшему. Сле-
дует отдаться Ему во служение, а не ожидать, что Он 
будет служить нашим корыстным желаниям.
	 Мы отдаемся Высшему в духе служения не ради 
удовлетворения низменных желаний, но ради служе-



Предаться Шри Гуру

19

Его Милость Шри Гуру

ния Ему. Лишь отдавшись Ему, мы сможем отличить 
истину от лжи и обрести ясное видение окружающего 
мира. Так устроена ведическая культура.
	 Веды учат, что Абсолютное знание передается че-
рез сердце, исполненное духом смирения, и никогда 
через рассудок. Шрила Прабхупада Бхакти Сиддханта 
Сарасвати говорил, что сколько бы ни лизала пче-
ла стеклянную банку, она никогда не вкусит меда. 
Как пчеле не вкусить меда через стекло, так разуму 
не проникнуть в сферу духа. Порой может казаться, 
что мы постигли нечто, но это — заблуждение, дух 
не стяжать знанием. Знание, почерпнутое с помощью 
разума, не подлинное. Лишь верой, искренностью и 
преданностью возможно приблизиться или ступить 
в ту Реальность. Войти в Высшую Обитель возможно, 
лишь когда ее обитатели дадут нам вид на житель-
ство.
	 Желающий коснуться Истины должен обладать тре-
мя качествами: смирением, искренностью и преданно-
стью. Таков способ сближения с тем, что находится на 
высшем уровне, в Абсолютной Реальности. Об этом 
говорится в «Шримад-Бхагаватам» и Упанишадах. 

тад-вигьянартхам са гурум эвабхигаччхeт
самит паних шрoтрийам брахма-ништхам

	 «Обратись к Учителю, не колеблясь и не из празд-
ного любопытства, но с ясным разумом и открытым 
сердцем».



Предаться Шри Гуру

20

Свами Б. Р. Шридхар

Духовная жизнь — билет в один конец

	 Ученик должен отправляться к Гуру, не имея об-
ратного билета. Шрила Бхакти Сиддханта Сарасвати 
говорит: «Если у тебя есть обратный билет, у тебя нет 
духовного Учителя». Мы должны обращаться к ду-
ховному Учителю, ясно сознавая, что в этом мире всё 
пустое. Мы исследовали его вдоль и поперек и точно 
знаем: здесь нечего искать. Только с таким сознанием 
следует обращаться к Гуру — это ключ к подлинной 
жизни, жизни в духе.
	 Действительно, в здешнем, бренном мире не на что 
опереться. Здесь все ненастоящее. Но всякая душа 
жаждет подлинной жизни, которой здесь нет. Потому 
ученик — это прежде всего тот, кто ищет убежище в 
подлинном, — кто говорит себе: «Я хочу жить по-на-
стоящему. Я ищу спасение в истинном убежище!» Он 
обращается к Гуру не с пустыми руками, но с подноше-
нием. Он не обременяет Учителя, но приносит с собой 
всё необходимое. Он не делает милость Гуру, стано-
вясь его учеником, — он сам просит милости, просит 
прибежища.
	 Подлинный Гуру не просто носитель информации. 
Через него проходит поток откровения свыше. Он 
живет в Духе. Каждый его поступок пронизан ду-
хом служения и преданности. Он проживает в ином 
измерении, в Духе, на котором покоится все сущее 
(брахма-ништхам). Им не движут мирские достиже-



Предаться Шри Гуру

21

Его Милость Шри Гуру

ния — он неразрывно связан с запредельной действи-
тельностью. Что бы он ни делал, он сознает свою связь 
с Высшей Действительностью. Так гласят Упанишады.
	 В «Шримад-Бхагаватам» (11.3.21) сказано:

тасмад гурум прападйeта джигьясух шрeйа уттамам
шабдe парe ча нишнатам брахманй упашамашрайам

	 «Кто жаждет подлинного блага себе, должен при-
нять убежище у наставника, равнодушного к суете 
мира и обретшего пристанище в Вечном Духе».
	 Мы живем в мире иллюзии, майи. Наше представ-
ление о действительности основано на ложных поня-
тиях. Все, что нам кажется незыблемой истиной, на 
самом деле условно, относительно. Мы живем в иска-
женной нашими предрассудками действительности.
	 Только когда человек осознает, что всё вокруг  
бренно и зыбко, он начинает поиск истинного. «В чем 
мое благо?» — с таким вопросом он обращается к ду-
ховному Учителю и принимает его своим поводырем 
и наставником.
	 Поводырь может не знать всех писаний, но он вжи-
вую соприкасается с Истиной, о которой те вещают. 
Учитель не просто знает, но живет этим знанием. Кто 
укоренился в чистом сознании — и есть истинный 
Гуру. К такому Учителю должно обращаться, дабы 
познать свое благо и обрести его.
	 Это не фигура речи. Это истина. Она трудна для по-
стижения, но так обстоят дела. Истину можно постичь 



Предаться Шри Гуру

22

Свами Б. Р. Шридхар

лишь истинным средством. Иначе мы обречены блуж- 
дать в иллюзии. Если преследовать подлинную цель 
ложными средствами, мы найдем ложь. Но подлинное 
средство, кое есть преданность Истине, позволит нам 
не только познать Истину, но и ступить в Истинное 
бытие.



Предаться Шри Гуру

23

Его Милость Шри Гуру

Пять тысяч лет назад живший в предгорьях Гималаев 
Шри Вьяса облек Ведические Предания в письменный 
вид на санскрите. Всякий истинный Учитель считается 

представителем Вьясадевы





Посвящение в духовное знание

25

Его Милость Шри Гуру

В своей «Бхакти-сандарбхе» Шрила Джива Госвами 
так определяет понятие «посвящение»:

дивйам гьянам йатo дадйат курйат папасйа санкшайам
тасмад дикшeти са прoкта дeшикаис таттва-кoвидаих

	 «Посвящение — есть жертвенное таинство, кото-
рым наставник передает ученику знание не от мира 
сего. В жертвенном огне этом сжигаются все пороки 
и грехи вновь прибывшего ученика». 
	 Посвящение в духовную жизнь освобождает че-
ловека от всех прошлых обязательств, ему откры-
вается свет, указующий к новой жизни. Посвящение 
связывает нас с Запредельным, с Господом Богом. 
Посвящение — это связь с Абсолютным Центром и 
одновременно — порывание всех прежних связей с 
внешним миром. Это пробуждение к внутренней жиз-
ни, раскрытие в себе нематериального знания. Это 
сокровище уже принадлежит нам, оно в нас, но со-
крыто и недоступно, пока мы обольщаемся бренными 
вещами. Посвящение — это приглашение обрести свое 

Посвящение
в духовное знание



Посвящение в духовное знание

26

Свами Б. Р. Шридхар

внутреннее богатство и освободиться от внешней обу- 
словленности.
	 С внутренним пробуждением упраздняются наши 
обязательства перед внешним миром, подобно тому, 
как с возвращением домой у нас отпадает необходи-
мость зарабатывать деньги на съемное жилье. Уют, 
который мы тяжкими усилиями добывали себе на 
чужбине, на самом деле ожидает нас дома. Бывает, 
человека в детстве похищают из отеческого дома, и 
спустя годы, он, будучи проездом в родном городе, 
останавливается на постоялом дворе. Но если семья — 
мать, отец, брат, сестра — вдруг узнают его, они откро-
ют ему правду и пригласят обратно в его родной дом. 
И тогда постоялый двор ему уже будет не нужен. Так 
и душа, когда пробуждается внутренне, когда возвра-
щается домой обратно, к Богу, она находит свое под-
линное прибежище, подле Кришны. Восстановление 
связи с родным домом и разрыв всех внешних связей — 
и есть посвящение.

Мантра — духовная формула

	 Но есть разница между духовным наставлением 
(шикшей) и духовным посвящением (дикшей). По-
священие  значит посвящение во что-то. Посвяще-
ние в дух предполагает посвящение в мантру, свое-
го рода духовную формулу. Для того, чтобы мантра 
обрела силу, необходимо прикладывать усилия. Что-



Посвящение в духовное знание

27

Его Милость Шри Гуру

бы направить усилия в нужное русло, мы обращаем-
ся за наставлением (шикшей). Благодаря следованию 
наставлениям раскрывается мантра. Посвящение ука-
зывает общее направление, но чтобы двигаться впе-
ред, необходима предметная помощь. Об этом гово-
рится в «Шримад-Бхагаватам» (7.5.23–24):

шраванам киртанам вишнoх смаранам пада-сeванам
арчанам ванданам дасйам сакхйам атма-нивeданам
ити пумсарпита вишнау бхактиш чeн нава-лакшана

крийeта бхагаватй аддха тан манйe ’дхитам уттамам

	 «Батюшка, самый ценный урок, что усвоил я в жиз-
ни, — это то, что жизнь лишена смысла, если она не слу-
жение Всевышнему. Если не внимать Его Имени, не петь 
Ему славу, не поминать Его, не молиться Ему, не предла-
гать Ему свое служение и дружбу и не вручить себя Ему 
в милость, то, пожалуй, жить и вовсе не стоит». 
	 Наставления могут быть совершенно разные. Сна-
чала Гуру дает всем ученикам общее направление, за-
тем они получают отдельные наставления, с учетом их 
индивидуальных способностей и наклонностей.

Посвящение как духовное вторжение

	 Перед нападением на чужую страну полководец 
разрабатывает общий план действий. При осущест-
влении же плана всплывают детали, которые невоз-
можно было учесть изначально, с которыми нужно 



Посвящение в духовное знание

28

Свами Б. Р. Шридхар

иметь дело в режиме реального времени. Путеше-
ственник сначала строит маршрут в общих чертах, 
чертит путь до точки назначения и обратно. Затем он 
обдумывает детали: здесь нужно вызвать такси, здесь 
добраться до аэропорта, здесь купить билет на транс-
порт… Так от общего мы переходим к подробностям. 
Дикша или посвящение — общий маршрут, шикша 
или наставление — проработка деталей по ходу дви-
жения.

Может ли человек, не полностью 
освободившийся от иллюзии, 

принимать учеников?

	 Если у нас недостаточно стартового капитала, нам 
нужно привлечь богатого партнера на стороне. Если 
преданный не до конца утвердился в сознании Криш-
ны, ему необходимо быть на связи с высшей силой. 
Так он обезопасит себя от падения. Майя (мирские 
соблазны) очень коварна, в одиночку с ней не совла-
дать, для противостояния ей нам необходима под-
держка свыше.
	 В «Бхагавад-гите» (7.14) Кришна говорит:

даиви хй эша гуна-майи мама майа дуратйайа
мам эва йe прападйантe майам этам таранти тe

	 «Мою трехликую чарующую силу чрезвычайно труд-
но одолеть. Лишь кто всецело предается Мне, из-под ее 
выходит власти».



Посвящение в духовное знание

29

Его Милость Шри Гуру

	 Майя подчиняется только Кришне, действуя всеце-
ло под Его началом. Одолеть ее в одиночку невозмож-
но. Без помощи свыше не обойтись. Майя отступится, 
лишь когда увидит, что за нами стоит ее Начальник. 
Пока мы в поле ее воздействия, в иллюзии, — пусть 
даже в самых тонких ее формах — мы бессильны. 
Лишь когда мы свяжем себя с измерением, что выше 
майи, мы сможем противостоять ей. Поэтому мы ищем 
прибежище у святых и писаний (садху и шастр), чья 
помощь исходит свыше, и принимаем их всем сердцем.

О карме учеников: перенимает ли на себя
Учитель карму учеников и испытывает ли 

за них физические страдания?

	 Физические страдания Учителя не имеют отноше-
ния к карме учеников. Не оценивайте Учителя по его 
неблагополучию или благополучию. Величие духов-
ного Учителя также не измеряется количеством его 
учеников.
	 Порой Гуру берет на себя ответственность за чью-
то духовную жизнь, но потом обнаруживает, что уче-
ник его не развивается. «Я взял ответственность за эту 
душу, но не могу помочь ей духовно расти», — так по-
мышляет Учитель. Это его, конечно, печалит, но ска-
зать, что это причиняет ему физическую боль, тоже 
неправильно. Он печалится, и это признак подлинного 
вайшнава. Слуга Божий печалится чужим страданиям 
(пара-дукха-дукхи). Рагхунатх Дас в своей молитве, 



Посвящение в духовное знание

30

Свами Б. Р. Шридхар

обращенной Шри Санатане Госвами, пишет, что его 
Учитель переживает боль, видя чужое страдание. Но 
эта боль не от перенятия чужой кармы. Вайшнав про-
сто неравнодушен и сострадает чужой боли.
	 Духовный Учитель берет на себя ответственность за 
духовную судьбу ученика и обязательство напутство-
вать его в час сомнений и нерешительности. Подобно 
врачу, что страдает от бессилия помочь своему боль-
ному, Гуру чувствует гнет ответственности за неудачи 
ученика.
	 Гуру, конечно, страдает, но это страдания от неу-
мения помочь ученику. Гуру говорит себе: «Я делаю 
все возможное, но я бессилен с его недугом». Но всю 
ответственность на себя Гуру не берет. Он исполняет 
свой долг. Он делает что в его силах, честно помогая 
ученику, но ответственность за свое духовное благо-
получие в конце концов лежит на ученике. Есть раз-
ница между семейным врачом и районным по вызову. 
Семейный врач сроднился со своими пациентами, пи-
тает к ним почти родственные чувства. Он не отправит 
страждущего к другому, как врач по вызову. С другой 
стороны, врач по вызову, если чувствует свою неком-
петентность, посоветует больному обратиться к дру-
гому специалисту. В этом тоже проявляется забота о 
больном.
	 Если Гуру желает ученику блага, то в одном случае, 
будет вести его до конца, в другом, чувствуя свое бес-
силие, — передаст заботам более подготовленного 



Посвящение в духовное знание

31

Его Милость Шри Гуру

наставника. Вопрос в отношении Гуру к ученику. А 
название — посвящающий Гуру (дикша) или настав-
ляющий (шикша) — не так уж важно.

Успех ученика зависит больше 
от Гуру или от него самого?

	 Продвижение в духовной жизни — это постепен-
ный переход от низшего к более высоким уровням со-
знания. Преданность — это прежде всего преданность 
ученика своему Гуру. В Шветашватара Упанишаде 
(6.23) говорится:

йасйа дeвe пара бхактир йатха дeвe татха гурау
тасйаитe катхита хй артхах пракашантe махатманах

	 «Ключ к успеху в духовной жизни — в преданности 
Кришне и Гуру. Лишь тем великим душам, что хранят 
в сердцах своих неколебимую веру в Бога и в духов-
ного Учителя, откроется подлинный смысл писаний».
	 Гуру — представитель Кришны. Мы ищем связь 
с Божественным. Потому все наши усилия долж-
ны быть сосредоточены там, где присутствует живая 
связь с Абсолютом. Это — ключ к успеху, ибо Кришна 
всеведущ. Наши усилия на пути преданности бывают 
оценены Кришной. Прилагаемые нами усилия зависят 
от нас, но лишь Кришна, оценивая нашу искренность, 
вознаграждает нас. Результат целиком в Его ведоме. 
Он повсюду. В Бесконечном — середина в каждой точ-
ке и нигде. Прахлада Махарадж видел центр повсюду. 



Посвящение в духовное знание

32

Свами Б. Р. Шридхар

Когда отец Прахлады, Хираньякашипу, спросил его, 
есть ли его Бог в этой колонне, тот ответил: «Бог вез-
де, и в колонне тоже». Тогда демон разбил колонну, и 
из нее явился Господь Нрисимхадева.

Гуру абсолютный и относительный

	 Кришна Своею особой волею наделяет Гуру полно-
мочиями. В сути своей духовный Учитель уполномо-
чен Кришною вершить в здешнем мире Его замысел. 
Так мы должны видеть Гуру. Духовный Учитель — пре-
данный слуга Кришны и одновременно Кришна, при-
сутствующий в Своем слуге в виде вдохновения. Это 
две стороны личности Гуру. Гуру — частично вайшнав, 
частично Кришна, вдохновляющий вайшнава.
	 Например, в день Экадаши, духовный Учитель не 
вкушает злаков. Он ведет себя как вайшнав. Но его 
ученики предлагают злаки его изображению в ал-
таре. Ученик видит в Гуру вдохновленную сторону 
Всевышнего. Ученик обращается к этой боговдохно-
венной стороне, к личности Учителя (Ачарье). Он об-
ращается к Кришне, действующем в виде вдохновения 
в Гуру. Ученик имеет дело с божественной стороной 
личности Учителя.
	 Сам же Гуру, как правило, действует как вайшнав. 
Поэтому его отношения с учениками и другими вайш-
навами различаются. Это и есть непостижимое един-
ство в различии (ачинтья-бхеда-абхеда-таттва).



Посвящение в духовное знание

33

Его Милость Шри Гуру

	 Среди Гуру могут быть притворщики, кто-то может 
отклониться с пути. Все в этом мире возможно. Кто-
то может извлекать материальную пользу из положе-
ния Учителя. Таких профессиональных Гуру немало, 
например, кастовые госвами или сахаджии. Мало ли 
причин, по которым человек выдает себя за Гуру. 
Здесь важно не ошибиться. Но признаки истинного 
Гуру изложены в писаниях:

шабдe парe ча нишнатам брахманй упашамашрайам

	 «Кто жаждет подлинного блага себе, должен при-
нять убежище у наставника, равнодушного к суете 
мира и обретшего пристанище в Вечном Духе» (Шри-
мад-Бхагаватам, 11.3.21).

Писания и святые дополняют друг друга

	 Каждый может объявить себя Гуру. Мало ли на 
свете притворщиков. Но писания дают четкое опреде-
ление Гуру. Только подлинный Гуру способен извлечь 
подлинный смысл из священных писаний.
	 На духовном пути нам в равной мере требуются пи-
сания и Гуру. Для нас они дополняют друг друга, неся 
нам чистый свет знания. В самих писаниях говорится, 
что писания следует изучать под руководством под-
линного Учителя-вайшнава (ачарйаван пурушo вeда). 
Для понимания писаний необходим Гуру, а кто такой 
Гуру — объясняют сами писания. Святой и писания 



Посвящение в духовное знание

34

Свами Б. Р. Шридхар

дополняют друг друга: святой — активное начало, пи-
сания — пассивное.

Почему Кришна появляется в виде Гуру? 
Почему нельзя обрести свет знания, изучая 

писания самостоятельно? Есть ли 
в писаниях окончательная истина?

	 В «Шримад-Бхагаватам» Кришна говорит: «В на-
чале творения Я передал этому миру знание через 
Брахму». Тот вручил знание ученикам: четырем Ку-
марам, Маричи, Ангире и другим мудрецам. 
	 Первоначально знание было явлено в звуке, пере-
давалось изустно. В письменности не было необходи-
мости. Со временем, когда знание стало искажаться 
при передаче через посредников, Всевышний дает ча-
дам Своим письменность. Когда знание утрачивается 
или искажается, Он является в мир Самолично или в 
виде писания (йада йада хи дхармасйа).
	 Иногда Кришна нисходит Самолично, иногда по-
сылает Своего слугу, дабы восстановить закон веры 
(дхарму) в первозданном виде. В «Гите» Кришна 
говорит Арджуне: «Путь действия (карма-йогу), что 
нынче Я тебе поведал, некогда Я Солнцу изложил, тот 
передал ее ученику. В прошествии веков то знанье по-
терялось. Потому тебе его Я нынче снова поручаю».
	 На этом уровне бытия все постепенно увядает и 
приходит в негодность. Истина, что первоначально 
сияет ярким светом, по мере соприкосновения с утом-



Посвящение в духовное знание

35

Его Милость Шри Гуру

ленным, ослабляющим планом материи тускнеет, 
размывается и теряет силу. Потому Кришна снова и 
снова нисходит в здешний мир, дабы вдохнуть новую 
жизнь в угасающую истину, возродить ее из забвения.

В чем различие понятий Ачарья и Гуру?

	 В сущности, Гуру и Ачарья — это одно и то же. Под 
Ачарьей мы чаще всего понимаем Гуру, который ведет 
широкую проповедь. Потому предполагается, что Ача-
рья обладает обширным знанием писаний (шастр), 
тогда как Гуру может не знать священные тексты в 
академическом смысле, но он чувствует их внутрен-
ний смысл. Он может не цитировать из писаний, но 
он постиг их суть. А Ачарья — это Гуру, кто пропо-
ведует и умеет излагать писания широкой аудитории. 
Гуру достаточно знать их суть и делиться, если сочтет 
нужным, с учениками.

Рынок всевозможных Гуру

Как распознать псевдогуру, таящегося 
под личиной вайшнава? Кто лжет, 

кто вещает истину?

	 Прежде всего, нужно выяснить, откуда он черпает 
свое знание. Чтобы распознать поддельное ли золото в 
магазине, нужно узнать его происхождение. Так и с Гуру, 
важно знать, по какой цепочке он получил свое знание.



Посвящение в духовное знание

36

Свами Б. Р. Шридхар

	 После обретения Индией независимости Ганди ре-
шил возродить в стране традицию домашнего пряде-
ния — чаркху. По его замыслу бедняки по всей стране 
должны были делать пряжу и получать деньги на-
прямую за проданные домотканные вещи — кхади. Но 
японские и английские фабрики, почувствовав конъ-
юнктуру, стали выпускать такую же грубую ткань на 
фабриках, но значительно дешевле рукодельной, и за-
полонили ею рынок. Ганди не знал, что делать. Он хо-
тел дать возможность бедным людям заработать себе 
своим трудом, но получилось, что обогащаться стали 
и без того богатые заграничные капиталисты. Тогда 
он основал Ассоциацию производителей домашнего 
сукна и обратился к индийцам, чтобы они покупали 
ткани только у членов Ассоциации. Так любой жи-
тель Индии получил возможность оградить себя от 
подделки. По такому принципу устроена ученическая 
преемственность (гуру-парампара), когда вышестоя-
щий указывает на того, кто понесет миру знание после 
него.
	 Парампара — передача Истины по линии преем-
ственности. Если мы ищем Истину, мы должны свя-
заться с линией ее передачи. Истина — драгоценность, 
передающаяся из рук в руки. Потому, прежде чем 
черпать знание из книги, выясните, кто Гуру автора. 
По какой линии передается излагаемое в ней знание? 
Формальное ли оно или сошедшее первоначально 
через откровение? Если знание получено от святого 



Посвящение в духовное знание

37

Его Милость Шри Гуру

(садху), оно имеет ценность. В противном случае на 
него не стоит тратить время.
	 Я часто привожу пример с гомеопатической пи-
люлей. С химической точки зрения этот сахарный 
шарик не обладает лечебной силой. Его сила внутри. 
Так и Гуру-притворщик — он дает ученику ту же самую 
мантру, что и подлинный Гуру — но в том звуке нет 
силы. В нем нет ни понимания, ни Божьей воли. Полу-
чить мантру от подлинного Учителя (сад-гуру) значит 
получить внутреннюю благодать, Божью волю, глу-
бинное понятие Бога.
	 Семечко баньяна — едва заметная крупинка, но 
из нее вырастает исполинское дерево. В маленькой 
крошке сокрыта огромная сила. Так внутренняя воля 
в звуке мантры от Гуру определяет, какие плоды при-
несут духовные усилия ученика. Вначале внутреннее 
наполнение мантры незаметно, но со временем, при 
благоприятных условиях, эта воля проявится и вырас-
тет в нечто жизненное. Очень важно не соблазниться 
подделкой. Иначе труды наши будут напрасны.





Сошествие Истины

39

Его Милость Шри Гуру

Сознание Кришны, духовное знание высшего поряд-
ка, нисходит к нам как воды Ганги, с горных высот 
в долину, порой петляя, порой выходя в прямую ли-
нию. Там, где Ганга соединяется с притоком, напри-
мер, Сарасвати — она остается Гангой, но, если от 
нее ответвляется рукав, он уже не несет с собой воды 
Ганги. Говорят, вода Ганги — та, что в ее русле. Она 
обладает очистительной силой независимо от того, 
из какого притока она происходит.
	 Очистительная сила происходит не от воды, кото-
рую мы видим или трогаем. Она сама по себе: вода 
лишь переносит ее, как сосуд воду. Чисто русло Ган-
ги. Так и с Истиной: она вдохновлена в слово. Слово 
лишь носитель. Если высшая воля и сила вдохновлены 
в слово, оно живо и обладает очистительной силой. В 
противном случае это лишь звук. Так вот ученическая 
преемственность (парампара) и есть тот носитель, что 
несет в себе живую истину. 

Сошествие Истины



Сошествие Истины

40

Свами Б. Р. Шридхар

Мертвые мантры

	 Ученическая преемственность в сути своей — это ду-
ховное наставление (шикша), а не обрядовая формаль-
ность (дикша). Там, где передается наставление, — там 
Гуру. Кто видит суть сквозь форму, тот распознает Гуру 
в любом обличии, в любом месте, в любое время. Кто 
носит в себе чистое знание о совершенной любви — он 
и есть Гуру.
	 Если низводить передачу знания до формальности, 
то ученическая преемственность превращается в нечто 
телесное, не духовное. Дух исчезает, остается мате-
рия. Тогда за дело берутся потомственные брахманы, 
кастовые госвами и прочие профессионалы, которые 
передают ученикам безжизненные мантры и знание, 
лишенное духа. Это как тело без сознания. Нам же 
нужна живая мантра, живое знание. Где бы мы ни 
увидели живое преданное служение, там мы найдем 
своего Гуру. Кто видит сущность сквозь форму, тот 
увидит Гуру где угодно.
	 Посвящение в мантру — это передача подлинного 
знания и настроения преданности из сердца в серд-
це. Силу гомеопатической пилюли не распознать по 
внешним признакам, ее сила внутри. Так и в мантре: 
важен не звук, но настроение, сознание, что с ним пе-
редается.
	 Имперсоналисты, отрицающие Личность Бога, поль-
зуются теми же мантрами, что и преданные. Они тоже 



Сошествие Истины

41

Его Милость Шри Гуру

повторяют Имя Кришны, но звук их исчезает в сиянии 
Брахмана. Они не способны пересечь реку Вираджа, 
отделяющую материальный мир от духовного. Шрила 
Бхактивинод Тхакур говорит, что, когда имперсона-
лист повторяет Имя Кришны, он будто бьет Кришну 
по телу: звук, что исторгает неверующий, не несет ду-
ше умиротворения.
	 Гаудия Матх имеет дело с сутью, но не с формой. 
Для продвижения в духовный мир важно понимать 
градацию духа и различать между разными духовны-
ми понятиями. Шрила Рупа Госвами пишет в Упа- 
дешамрите (10):

кармибхйах паритo харeх
прийатайа вйактим йайур гьянинас

тeбхйo гьяна-вимукта бхакти-парамах
прeмаика ништхас татах

	 «Среди мирских старателей непременно найдется 
мудрец, среди мудрецов кто-то достигнет освобожде-
ния, среди свободных кто-то станет на путь преданно-
сти, среди преданных кто-то обретет чистую любовь к 
Кришне. Таковая душа превосходит всех прочих».
	 Нужно понимать, что в мире духа существует ие-
рархия, что есть разница между рекой Вираджей, ду-
ховным небом, обителью Шивы, обителью Вишну, 
Вайкунтхой, обителью Рамы, Айодхьей, обителью 
Кришны в Двараке, Матхуре и Вриндаване. Дух не 
однороден, но многослоен.



Сошествие Истины

42

Свами Б. Р. Шридхар

	 Кришна говорит в «Шримад-Бхагаватам» (11.14.15):

на татха мe прийатама атма-йoнир на шанкарах
на ча санкаршанo на шрир наиватма ча йатха бхаван

	 «Ни Брахма, ни Шива, ни Санкаршана, ни раба Моя, 
Богиня Удача, — никто, даже Сам Я, не дороги Мне так, 
как дорог Мне ты, любезный друг Мой Уддхава».
	 Нужно следовать духу, но не только форме. После 
Джахнави Деви, супруги Господа Нитьянанды, в па-
рампаре упомянуто множество женщин, через кото-
рых мантра дошла сначала до Випина Госвами, а от 
него к Бхактивиноду Тхакуру. Но мы не считаем их 
звеньями ученической преемственности. Дух, настро-
ение мантры Бхактивинод Тхакур получил от Джа-
ганнатха Даса Бабаджи. 

Мы — рабы Истины

	 Мы — рабы Истины. Мы — нищие, взывающие о 
капле чистого, свежего потока Истины. Нас не пленит 
формальность. Мы склоняем голову там, где почув-
ствуем сладкий вкус Истины.
	 Махапрабху говорит Рамананде Раю:

киба випра, киба нйаси, шудра кeнe найа
йeи кришна-таттва-вeтта, сeи ‘гуру’ хайа

	 «Кто бы ни вещал истину о Кришне — брахман, санньяси 
или шудра — он Гуру. Гуру тот, кто ведает истину о Кришне».



Сошествие Истины

43

Его Милость Шри Гуру

	 Где бы ни явилась Истина, где бы ни пролился бла-
женный нектар — там я предложу себя в рабство. Боль-
ше меня ничто не волнует в здешнем мире. В какой бы 
форме ни явился мне нектар Истины, я прильну к нему. 
Конечно, формой нельзя пренебрегать полностью, но, 
если почувствуете конфликт формы и содержания, сме-
ло отвергните форму, так как содержание важнее. Если 
духа нет, но осталась лишь форма, духовная жизнь 
превращается в чистое притворство (сахаджию).
	 Когда мы сознаем суть учения о преданности Криш-
не, когда сознаем ценность богатства, что дает нам Шри 
Гуру, — наша духовная жизнь не может быть поддель-
ной. Кто ясен сознанием, тот распознает наставления 
Гуру, даже когда они исходят от другого носителя. В про-
бужденном сознании мы слышим Гуру, когда он вещает 
устами любого человека. Мы не знаем как, но Гуру явля-
ет свой дух в чужом слове, поступке, нраве. Искренность 
ученика заключается в том, чтобы не пройти мимо воли 
своего Гуру, в какой бы форме она ни явилась.
	 Во времена Британского правления в Индии был 
один борец за нашу независимость. Его звали Ауро-
биндо Гхош из Пондичерри. По сути, он возглавлял 
антибританское движение в Бенгалии. В 1928 году про-
тив него заочно слушалось уголовное дело в Высоком 
суде Калькутты, на котором главным обвинителем вы-
ступал известный юрист господин Нортон. И вот Нор-
тон поднимается и обращается к суду: «Ваша честь, 
обвиняемого здесь нет физически, но он присутствует 



Сошествие Истины

44

Свами Б. Р. Шридхар

незримо». Дело в том, что Ауробиндо превосходно вла-
дел английским языком: он в детстве учился в Англии 
и говорил лучше многих англичан. Нортон искал слог 
Ауробинды в газетных статьях. И нашел его в «Амрита 
Базар Патрике». Так в суде он поднял над собой газет-
ный листок и воскликнул: 
	 — Вот он, Ауробиндо! Я его держу в руке.
	 Суд вызвал редактора в зал на допрос в качестве 
свидетеля.
	 — Это ваша газета, — обратился к нему обвинитель. — 
Значит, вы должны знать, кто автор этой статьи.
	 — Да, я знаю, — ответил тот.
	 — Вы знаете Ауробиндо Гхоша?
	 — Знаю. Я считаю его одним из самых величайших 
наших сограждан.
	 — Вы знаете, кто написал эту статью?
	 — Знаю.
	 — Ее написал Гхош?
	 — Этого я сказать не могу.
	 Нортон продолжал:
	 — Вы понимаете, чем вам грозит отказ дать показа-
ния суду?
	 — Да, понимаю. Полугодом тюрьмы.
	 — Вы готовы пойти в тюрьму за этого господина?
	 — Да, готов.
	 Нортон положил газету перед судьей: 
	 — Ваша честь, вот он — Гхош! У меня нет больше 
вопросов.



Сошествие Истины

45

Его Милость Шри Гуру

	 Прокурор распознал Ауробиндо в его слове. И мы 
должны уметь распознавать Гуру в словах, людях, яв-
лениях.
	 Наш Гуру Махарадж однажды сказал об одном сво-
ем ученике, ушедшем из этого мира: «Ко мне прихо-
дил сам Бхактивинод Тхакур, но я не узнал его…» У 
кого проснулось духовное видение, повсюду видят 
знаки Божественного.

Один Кришна во многих Гуру

	 Требуется особое зрение, чтобы видеть в других дух 
наших Гуру. Махапрабху однажды воскликнул: «мад-
хавендра-пурира самбандха дхара джани» — «Я чув-
ствую в тебе связь с Мадхавендрой Пури». Встретив 
одного брахмана из касты санодхьев, Господь в пове-
дении незнакомца сразу распознал, что тот каким-то 
образом связан с Мадхавендрой Пури. «Невозмож-
но, — заключил Он, — обнаруживать признаки подоб-
ного восторга, не будучи связанным с Мадхавендрой 
Пури. Пури Госвами живет в тебе».
	 Итак, важно научиться различать подлинное созна-
ние Кришны. В «Гите» Кришна говорит: ачарйам мам 
виджанийан — «Я Гуру, Я Ачарья, веду за Собой». Гуру 
неотличен от Бога. Сам Всевышний и то, что нисходит 
от Него, едины и нераздельны. Гуру может быть перед 
нами в привычном облике, может быть в любом ином 
облике, если через него говорит или действует Криш-



Сошествие Истины

46

Свами Б. Р. Шридхар

на, он неотличен от Кришны. Чтобы вдохновить нас, 
Кришна является в любом обличии. Все и вся, что 
вдохновляет на служение Кришне, исходит от Криш-
ны и является Самим Кришной. Он приходит, чтобы 
дать нам новую надежду, новое, более высокого уров-
ня знание. Главное — суть, а не форма.
	 Важна чистота преподносимой нам идеи Кришны. 
Кто привязан к форме, всегда подражатели. Их цель 
не служить Махапрабху, а использовать Его для своей 
выгоды. Они — наши злейшие враги. Они предатели, 
выдающие себя за последователей Махапрабху. Они 
лгут, одурачивают невинных и доверчивых. Торгуют 
подделками по сходной цене. Они не ищут чистоты, 
и они презирают идеалы (пуджала рага-патха гаура-
ва-бхангe). Наш Гуру Махарадж был возвышенней-
шим вайшнавом, но он никогда не выдавал себя за 
великого преданного. Он всегда повторял: «Я слуга 
слуги вайшнавов. Я слуга. Возвышенные преданные — 
мои Гуру». Сначала работа и дисциплина, тогда мож-
но хотя бы надеяться на достижение цели. Сознание 
Кришны не дешевая вещь. В «Чайтанья-чаритамри-
те» говорится: кoти-мукта-мадхйe ‘дурлабха’ эка-
кришна-бхакта — «Среди миллионов освобожденных 
душ, едва ли сыщется одна, действительно преданная 
Кришне».
	 Сознание Кришны — внутреннее состояние. Кто не 
способен зреть внутрь, неизбежно увязает во внеш-
нем. Но нас не интересует форма. Мы ищем самую 



Сошествие Истины

47

Его Милость Шри Гуру

суть, дух. Мы не имеем дело с теми, кто выдает внеш-
нее за суть. Пусть собаки лают, они нам безразличны. 
Они не приемлют чистоты, не отличают притворство 
от любви — столь чистой, что ее жаждут обрести 
Брахма и Шива.



Шри Нитьянанда Прабху
Первоначальный духовный Учитель 
и воплощение общего понятия Гуру



Изначальный Гуру

49

Его Милость Шри Гуру

Изначальный духовный Учитель — это Нитьянанда 
Прабху. Он воплощает в Себе общее понятие Гуру. В 
духовной реальности Он представляет Собой Гуру в че-
тырех видах преданности (расах), кроме супружеской 
(мадхура-расы). В супружеской преданности Баладеву 
представляет Ананга Манджари, сестра Радхарани.
	 Нитьянанда превосходит даже Баладеву, потому 
что раздает божественную любовь (прему). Любовь — 
вершина преданности. Кто способен даровать любовь, 
стоит выше даже тех, кто любовь питает. Если Криш-
на занимает подчиненное положение по отношению 
к Чайтанье, безусловно, Баларама занимает подчи-
ненное положение по отношению к Нитьянанде. По 
сути, Нитьянанада неотличен от Баладевы, Нитьянан-
да — это Баладева плюс безграничное милосердие. 
Сошествуя в мир с любовью, Баладева обращается в 
Нитьянанду Прабху. Сначала нужно заложить твер-
дый и чистый фундамент, потом можно приступать 
к возведению здания преданности. Иначе все пойдет 
прахом. Хено нитай вине братха радха-кришна паите 

Изначальный Гуру



Изначальный Гуру

50

Свами Б. Р. Шридхар

най — лишь в Нитьянанде Прабху мы обрящем опору 
нашей преданности.
	 Однажды Нитьянанда явился домой к Махапрабху. 
Это было в Маяпуре. Явился совершенно обнаженный 
перед матушкой Махапрабху Шачи, его женой Вишну-
прией Деви и еще несколькими преданными. Маха-
прабху дал Ему одежду, возможно, чтобы уберечь пре-
данных от предрассудков в отношении Нитьянанды. 
Чтобы преданные не подумали о Нитьянанде неладное, 
Господь взял у Нитьянанды нижнюю нательную тря-
пицу (каупину), разорвал ее на лоскуты и роздал пре-
данным, наказав: «Храните Его лоскуты как обереги, 
повяжите на запястья или на шею. Не расставайтесь 
с этими тряпицами, так вы скоро обуздаете желания 
мира».
	 Шри Нитьянанда Прабху безразличен к соблазнам 
здешнего мира. Его настолько здесь ничто не трогает, 
что Он может явиться обнаженным среди мужчин и 
женщин. Но на милости Шри Нитьянанды строится 
вся наша духовная жизнь. Если фундамент прочен, на 
нем можно построить любое здание. Если есть вера в 
Нитьянанду, наша духовная жизнь выдержит любую 
нагрузку. Поэтому Бхактиведанта Свами особо под-
черкивал важность преданности Нитьянанде, когда 
проповедовал на Западе: «Обретите милость Нитья-
нанды, и вы обретете милость Радхи и Кришны».
	 Шри Чайтанья — не кто иной, как Радха и Кришна в 
одном Лице: шри кришна чайтанья радха-кришна нахи 



Изначальный Гуру

51

Его Милость Шри Гуру

анья. Но сначала — милость Нитьянанды, затем — ми-
лость Шри Гауранги, и лишь потом — милость Шри 
Радха-Говинды. Таковы три ступени духовного вос-
хождения. Кто сердцем склонен служить Гауранге, 
Его Обители, Его спутникам и слугам, к тому мило-
стив Шри Нитьянанда Прабху. Он особо благоволит 
тем, кого влекут игры Господа Гауры.

«Примите Имя Гауранги!»

	 Нитьянанда Прабху ходил по всей Бенгалии от 
двери к двери, призывая людей воспевать Имя Гау-
ранги:  — «Пойте Имя Гауранги — и Я отдамся вам в 
вечное рабство!». Когда Махапрабху поселился в Джа-
ганнатха Пури, Он попросил Нитьянанду Прабху воз-
вращаться в Бенгалию: «Кроме Тебя, — сказал Он, — Я 
не знаю никого, кто мог бы раздавать Имя Кришны и 
благодать преданного служения. Бенгальцы помеша-
ны на обрядах и мудрствовании. Их занимает второ-
степенное. Они гордятся своей ученостью. В Бенгалии 
невероятно трудно нести Истину. Бенгальцам важна 
форма, но не суть. Иди туда, но не трогай знать. Обра-
щайся к простому люду. Неси им Святое Имя Кришны. 
Кроме Тебя никто не осилит эту задачу».
	 Так по слову Чайтаньи Нитьянанда отправился в 
Бенгалию, но принялся проповедовать не Имя Криш-
ны, а Имя Самого Чайтаньи. Игры Кришны, решил 
Он, обыватели примут за прелюбодеяние, ложь и 



Изначальный Гуру

52

Свами Б. Р. Шридхар

воровство,  — пороки, коим предается падшая душа. 
Игры Кришны не для мирского ума. Оскверненный 
ум не объемлет чистоту Кришниных игр. Толпа не 
способна узреть в них высшую цель жизни. Пото-
му Нитьянанда Прабху решил проповедовать игры 
Чайтаньи, ибо в облике Чайтаньи Кришна явился на 
Землю, дабы раздавать Свою сладость щедро и мило-
сердно. Гауранга — источник, излучающий Кришну. 
Гауранга исполнен величайшей жалости и любви к 
простым людям, к падшим и преступникам. Нитья-
нанда дарует связь нашим сердцам с Гаурангой — и 
тем раскрывает им сладость Кришниных игр. Пото-
му Нитьянанда проповедует Гаурангу, но не Радху и 
Кришну. Потому Он взывает: бхаджа гауранга, каха 
гауранга, лоха гаурангера нама — «Поклоняйтесь Гау- 
ранге, говорите о Гауранге, пойте Имя Гауранги!»
	 В «Чайтанья-бхагавате» описан один случай, ха-
рактеризующий отношения Кришны с Баларамой и 
Гауранги с Нитьянандой. Однажды Матушке Шачи 
приснилось, как Кришна с Баларамой восседали на 
царском престоле. Вдруг появляется Нитьянанда и 
пытается стащить Балараму с престола:
	 — Уходи, Баларама! — кричит Он. — Век Двапара 
закончился, наступил век Кали. На престоле должен 
сидеть Мой Господин, Мой Гауранга!
	 — Нет, — возразил Баларама. — С чего вдруг Мы 
должны сходить с престола? Мы здесь с незапамятных 
времен!



Изначальный Гуру

53

Его Милость Шри Гуру

	 Но Нитьянанда не отступал:
	 — Нынче власть Моего Владыки. Уходи с престола!
	 И Баларама сдался. Такова любовь Нитьянанды к 
Гауранге. 
	 — Кришна далеко, — восклицает Он. — Я подчиня-
юсь лишь Гауранге!
	 Мы склоняемся к стопам Нитьянанды Прабху и 
возносим Ему смиренные молитвы. Он — наш Гуру. 
Милость Гуру важнее милости Кришны. Рагхунатха 
Дас Госвами пишет: «Радха! Я жажду Твоей милости. 
Без Тебя мне не нужен даже Кришна!»
	 Таково настроение слуги Божьего. Шрила Вишва-
натха Чакраварти Тхакур пишет так в «Гурваштаке»:

йасйа прасадад бхагават-прасадо
йасйапрасадан на гатих куто ’пи

дхйайам стувамс тасйа йашас три-сандхйам
ванде гурух шри-чаранараваиндам

«Милость Гуру — милость Божья. 
У меня надежды нет без милости его.

Я трижды в день молюсь о снисхожденьи Гуру,
Припадая к стопам лотосным его!»

	 Положение Шри Гуру таково, что его милостью 
душа обретает Кришну. Без милости свыше на ду-
ховном пути не ступить и шагу. С почтения тому, кто 
впервые связал нас с Кришной, начинается наш ду-
ховный путь.



Изначальный Гуру

54

Свами Б. Р. Шридхар

Гуру не памятник

	 Выражая почтение Гуру, нельзя думать, что он без-
жизненный памятник. Мы не должны думать, что по-
нятие Гуру сводится к некому привычному нам облику, 
который мы именуем Учителем. Если мы привязываем-
ся к определенному облику, то неизбежно попадаем в 
ловушку поверхностного восприятия. Главное — это не 
облик, но слово Учителя. Учитель не во внешнем виде, 
но в слове. Именно на слово откликается наше сердце. 
Личность — не тело, но сущность, ищущая Истину. И 
то, что ведет меня в моем поиске — Гуру. Гуру — все, 
что направляет меня к Истине. Если я, как ученик, не 
тело, не чин, пол, сословие, возраст, то Гуру и подавно. 
Я — ищущий Истину, сокрытый телесной оболочкой. 
Я сущность и ищу того, кто утолит мои чаяния, на-
полнит меня счастьем. Гуру — тот, кто помогает мне в 
моем поиске. Как естествен для души поиск счастья, 
так естествен для нее поиск Гуру. В нем наше благо, об 
этом нужно помнить всегда.
	 У каждого явления есть относительная составляю-
щая и абсолютная. Формальная и сущностная. Фор-
мальным всегда можно пренебречь. Если для сохране-
ния духа нужно оставить форму, нужно сделать это не 
колеблясь, иначе мы обратимся в идолопоклонников.



Изначальный Гуру

55

Его Милость Шри Гуру

Гуру — нечто большее, чем мы видим глазами

	 Говорится, что связь с духовным Учителем вечна 
(чакшу-дана дила йеи, джанме джанме прабху сеи). 
Но духовный Учитель — это не тот образ, что мы 
воспринимаем орудиями чувств. Его облик претерпе-
вает изменение в нашем восприятии по мере нашего 
духовного роста. Образ Учителя изменяется вслед за 
изменением видения мира, от вещественного к духов-
ному.
	 Человек познается сначала по одежде, потом — по 
телу, затем — по уму, после — по идеалам. По мере 
очищения зрения будет преображаться зримое. Криш-
на говорит: ачарьям мам вижаниян — «знай, Я — Учи-
тель». Учитель — божественное явление, которое для 
разного уровня сознания видится в разных обликах. В 
одно и то же время могут действовать разные Учителя, 
и все они суть образы единого Гуру.
	 Знание, как и идеал, преобразуется от тонкой фор-
мы к грубой. По мере углубления видения нам откры-
ваются образы разных Учителей (Ачарьев), представ-
ляющих собой единого Ачарью. В разных отношениях 
со Всевышним образы Учителя разные. По мере со-
вершенствования совершенствуется видение Учителя. 
Знание обязано претерпевать изменения, чтобы вый-
ти на новый уровень восприятия — от материи к духу. 
Приписывать духу материальные свойства — высшая 
форма невежества.



Изначальный Гуру

56

Свами Б. Р. Шридхар

	 Мы находимся в ловушке представлений о мире как 
о чем-то физическом. Нам кажется, что реальность — 
это то, что можно «пощупать». Это грубое заблужде-
ние. Глаза лгут: они не способны передать истинные 
очертания или цвета предметов. Уши не способны пе-
редать истинный звук. Истинная реальность за преде-
лами чувственного опыта. Но какова она, реальность?  
Мы сможем постичь ее лишь милостью Поводыря, 
который проведет нас из внешнего, призрачного мира 
в подлинный, внутренний.
	 Но как распознать Гуру? По одежде? Но зимой он 
может носить одну одежду, летом — другую. Возни-
кает вопрос: насколько важен внешний вид Гуру? Если 
он для нас важен, мы никогда не узнаем Гуру. Одежду 
узнаем, но Учителя — нет. То же самое с его телом — 
он может явиться в облике юноши, может — в облике 
старика. В нынешней жизни он пришел к нам в одном 
обличии, в следующей — в ином. Как отличить Гуру? 
Ответ: только по его слову. Не обращая внимания на 
внешнее, углядеть внутреннее — его дух.
	 Душе случается быть в тонком теле, без плоти и кро-
ви. Может ли она узнать Гуру? Может. Он придет к 
ней тоже в тонком теле, бесплотным. Гуру является нам 
в любом обличии, чтобы вести нас дальше в прекрасную 
Реальность. К бесплотным созданиям — богам, ангелам, 
небесным волхвам — является Гуру в бесплотном облике.
	 Сквозь внешность нужно видеть суть: для искрен-
него ученика это необходимо. Это не значит, что нуж-



Изначальный Гуру

57

Его Милость Шри Гуру

но пренебрегать внешними атрибутами Учителя. Мы 
почитаем личные вещи Учителя, его одежду, обувь, 
личные предметы, как почитаем вещи близких лю-
дей, но вещи всегда второстепенны по отношению к 
личности. Так и в служении Учителю: есть внешнее 
служение ему, его телесным нуждам, есть внутреннее 
служение — служение его духу. Второе важнее. Вну-
треннее послушание важнее внешнего служения. Если 
он отказывается от внешнего служения, мы должны 
подчиниться. Так мы движемся от формальной сторо-
ны понятия «Учитель» к сущностной, от внешнего его 
восприятия к внутреннему.
	 Кто такой Гуру? Где его искать? Каков его идеал? 
Чего он хочет от меня? Это не праздные вопросы. 
Верность Учителю не ограничивается внешним следо-
ванием. Если мы выбрали духовную стезю, мы долж-
ны понимать дух явлений, прежде всего, дух своего 
Учителя, его миссии. Мы взаимодействуем с Учителем 
прежде всего на уровне духа, а не физически. На пути 
в мир духа следует отбросить материальные представ-
ления о предмете изыскания — телесные, ментальные, 
интеллектуальные. Кто ищет суть, должен видеть и 
суть того, кто его ведет к цели. Иначе не выйти за пре-
делы внешней действительности.



Изначальный Гуру

58

Свами Б. Р. Шридхар

Движение вперед означает 
приятие и отторжение

	 От понимания этого зависит наше продвижение на 
духовном пути, зависит сама наша жизнь. Самовыра-
жение, к чему стремится каждый, — это, прежде все-
го, внутреннее достижение. Осознав, что успех — это 
внутреннее состояние, можно добиться любой цели в 
жизни, и главным образом в духовной. Можно вос-
торгаться благолепием Учителя, его манерами, движе-
ниями, умственными способностями, но это все внеш-
нее его проявление. Но что же является его духом, что 
составляет его суть? От понимания того, что следует 
принимать в Учителе, а на что не обращать внимания, 
зависит направление наших усилий и движения.
	 Движение вперед означает приятие и отторжение. 
Духовная жизнь подвижна, она не терпит догм. Об-
ремененная догмами духовная жизнь заканчивается, 
как обычная жизнь без движения. Движение впе-
ред — это всегда приятие чего-то и отказ от чего-то. 
И на каждом этапе эти вещи разные. Природа живет 
естественным отбором, в ней выживают наиболее 
приспособленные. Природа приемлет одних и унич-
тожает других. Жизнь  — это движение. Мы живем в 
мире, где все развивается, что является следствием 
принятия и отвержения. Таков же принцип духовной 
жизни: принимая что-то новое, мы должны отверг- 
нуть старые представления, догмы и стереотипы.



Изначальный Гуру

59

Его Милость Шри Гуру

	 Чтобы стяжать милость Нитьянанды Прабху, нуж-
но, насколько это возможно, понять нрав Шри Гау-
ранги, служить Ему, служить Его святой обители, Его 
слугам. Это возвысит нас до уровня, на котором нас 
примет к Себе Шри Нитьянанда Прабху. Как бы ни 
вовлекала нас житейская суета в свой водоворот, нель-
зя предавать идеал. Для продвижения вперед необхо-
димо всегда помнить о конечной цели, иначе духов-
ная жизнь превратится в хаотичное движение. Иметь 
представление о высшем идеале — уже величайшее 
достижение для ступившего на духовную стезю.
	 Шри Рагхунатха Дас Госвами молится: «Лишь об 
одном мечтаю я. Одну лелею я надежду, чтоб когда-ни-
будь в обитель благодати призван буду, где во славе 
вечной Радха с Мадхавою царствуют и играм сладким 
предаются!» Вот горизонт слуги Божьего, вайшнава. 
Вот наш идеал, наша надежда. С этой молитвой Рагху-
натх обращается к духовному Учителю: 

нама-шрeштхам манум апи шачи-путрам атра сварупам
рупам тасйаграджам уру-пурим матхурим гoштха-ватим

радха-кундам гири-варам ахo радхика-мадхавашам
праптo йасйа пратхита-крипайа шри гурум там натo ’сми

	 «Я безмерно обязан Шри Гуру за то, что меня ода-
рил он несметно! Вручил мне Имя Святое Кришны, 
что заключает в себе высший звук, стремление, мысль, 
идеал. А следом он дал мне молитву, что к Кришне 
взывает!»



Изначальный Гуру

60

Свами Б. Р. Шридхар

	 Смысл мантры — в Божьем Имени. Без Имени ман-
тра — пустой звук. Убери из мантры Имя Кришны и 
подставь вместо него другое — она превратится в бес-
смысленный набор слов. Мантра — это обращение. 
Если в мантре нет имени, она ни к кому не обраще-
на. Кришна  — суть мантры, суть обращения ко Все-
вышнему.
	 Рагхунатх продолжает: «Гурудев даровал мне воз-
можность служить Великому Спасителю, Сыну матуш-
ки Шачи, Шри Чайтанье, Кто подобен горе, златою 
вершиною вознесшейся над миром, что указует путь в 
край Кришниных игр. Гуру привел меня к лотосным 
стопам самого близкого спутника Гауранги — Сварупы 
Дамодара, в ком воплотилась наперсница Радхи, Ла-
лита Деви. Он связал меня со Шри Рупой, коему Гау-
ранга поручил поведать миру о высших видах любви».
	 Благоговейно-почтительное служение Богу (вайдхи- 
бхакти) — лишь начальный уровень, о коем вещают 
святые писания. Высшие уровни были дарованы миру 
Всевышним через Шри Рупу Госвами. Махапрабху 
признал в нем наиболее способного донести людям 
дух самопроизвольного служения (рагануга-бхакти).
	 Дас Госвами продолжает: «Затем, Его милостью, я 
встретил Санатану Госвами, кто помогает душе занять 
свое место в краю безотчетной преданности (рагану-
га-бхакти), проводит по пути упорядоченной предан-
ности (вайдхи-бхакти) и раскрывает знание об отно-
шениях в духовной реальности (самбандха-гьяну).



Изначальный Гуру

61

Его Милость Шри Гуру

	 Гурудев вводит меня в край Матхуры, где Радха и 
Говинда предаются забавам, где леса и холмы, где 
каждый куст и травинка — все напоминает об играх 
Божественной Четы. Где все напоминает о Радхе и Го-
винде. Шри Гуру открывает мне пастуший край Врин-
давана, где я постигаю любовное настроение его оби-
тателей к Кришне.
	 Милостью Гуру я прихожу к любимому месту игр 
Радхи и Говинды — Радха-кунде; я хожу к Говардхану. 
Милостью Гуру я лелею надежду однажды послужить 
Шри Радхике и Шри Мадхаве. Он вселяет в меня веру 
в высочайшее служение — я благоговейно склоняюсь 
к его лотосным стопам».
	 Лишь осознав смысл сей молитвы и сделав ее смыс-
лом своей жизни, мы сможем считать, что действи-
тельно приблизились к Гуру. Кто таков Гуру? Какова 
его Миссия? На эти вопросы отвечает молитва Даса 
Госвами. В ней смысл духовной жизни. Лишившись 
смысла, ученик лишается жизни. 





Божественное против общественного

63

Его Милость Шри Гуру

Как быть, если в духовном сообществе обнаруживает-
ся подмена идеалов меркантильностью и тщеславием? 
Если заявляется высокая цель, а на деле преследует-
ся низменная? Что важнее: быть частью организации 
или быть верным своему идеалу?
	 Движение вперед — это всегда отказ от старого и при-
ятие нового. Отказ от второстепенного ради первосте-
пенного. Потому при конфликте относительного с абсо-
лютным следует принять второе. Идеал важнее формы. 
Если существующая форма мешает достижению цели, то 
формой следует пренебречь. Если сообщество противо-
речит твоим идеалам, его следует оставить. Допустим, вы 
убежденный социалист, но живете в капиталистической 
стране. Если вам ничто не угрожает за ваши убеждения, 
можете продолжать жить как все обыватели. Но если пе-
ред вами ставят выбор: сменить убеждение или покинуть 
страну, как вы поступите? Если вы честный человек, то 
покинете страну, но не предадите своих идеалов. 
	 Так и в духовной жизни — если единоверцы не 
требуют от вас изменить своим убеждениям, сосу-

Божественное
против общественного



Божественное против общественного

64

Свами Б. Р. Шридхар

ществуйте с ними в ладу и мире. В противном случае 
смените единоверцев. Найдите себе общество едино-
мышленников.
	 Нельзя подменять абсолютное относительным. При 
их конфликте нужно безоговорочно пожертвовать от-
носительным. В этом и заключается искренность — 
честность перед собой, перед истиной. Кто честен с 
собой, тому рано или поздно придется оставить окру-
жение, отвергнуть то, что мешает движению к цели. В 
сообществе преданных Кришны, как и в любой орга-
низации, есть форма и есть суть. Следование форме 
необходимо для достижения и удержания определен-
ного положения в сообществе. Форма удерживает нас 
на достигнутом, но идеал ведет вперед. Если мы хотим 
двигаться вперед, нужно следовать за идеалом, за чем-
то более высоким, нежели тем, чем располагаем ныне. 
Духовная жизнь — в движении, ей чужд застой идей.
	 Духовный путь — это развитие. Мы прикладыва-
ем усилия (садхану), что само по себе является дви-
жением вперед. Любое усилие всегда ведет вперед, к 
идеалу, но не назад. Назад мы откатываемся без уси-
лий, без садханы. Принадлежность к духовной груп-
пе помогает сохранить приобретенное, но приобрета-
ем мы благодаря внутреннему усилию, стремлению к 
идеалу. Во всех сообществах со временем появляют-
ся ответвления, представители которых  — коммуни-
сты-реформаторы, христиане-реформаторы — проте-
стуют против мертвых догм. На протяжении времени 



Божественное против общественного

65

Его Милость Шри Гуру

христианство развивается — в среде католиков появ-
ляются протестанты, среди протестантов — пуритане. 
То же самое в вайшнавизме. Это не значит, что любое 
ответвление приближает нас к истине и застраховано 
от ошибки. Это значит лишь, что идея не стоит на ме-
сте, но развивается… Поиск Шри Кришны — живое, 
динамичное явление, для которого естественно непре-
станное изменение, пересмотр норм и убеждений. И 
мы меняемся с движением, иначе, если мы не хотим 
менять себя, придется менять идеал, ради которого 
мы, собственно, и ступили на этот путь.
	 Приверженность идеалу порой требует от нас по-
кинуть привычную среду обитания, дом, отечество. 
Эйнштейн был вынужден покинуть Германию и от-
правиться в Америку ради осуществления своих науч-
ных целей. Идеал — вот подлинное богатство души, 
наше богатство. 
	 Священные писания очерчивают много способов 
духовного развития, но все они призваны приблизить 
нас к истине и не более того — сва-дхарме нидханам 
шрейах. Порой в писаниях можно встретить и такое: 
«Во имя ближнего оставь свой идеал. Жизнь близких 
важнее убеждений». Но Кришна в «Бхагавад-гите» 
говорит обратное: сарва-дхарман паритйаджйа мам 
экам шаранам враджа — «Оставь свой долг и сдайся 
Мне». Это, в сущности, главная заповедь. Будь идеа-
листом, ради идеала оставь родину, семью, дом, дру-
зей — все прах пред ликом Идеала.



Божественное против общественного

66

Свами Б. Р. Шридхар

	 Конечно, в «Бхагавад-гите» Кришна говорит: «Луч-
ше погибнуть, исполняя свой долг, чем выполнять 
чужой». Он проводит различие между разными вида-
ми долга и указывает, какой нужно выполнять, какой 
не нужно. Но дальше Он перечеркивает собственное 
указание: «Все это пустое. У тебя нет никакого дол-
га (сарва-дхарман паритйаджйа). Оставь всё. Пойдем 
со Мной!» Абсолют меняет правила игры на ходу: 
исполняй свой долг, а теперь оставь его. Я важнее. 
Долг перед организацией, семьей, страной — все это 
пустое. Что мы выберем: приверженность обществу 
или приверженность Богу? Вот в чем вопрос. Община 
или Бог? Если общество мешает мне на пути к Богу, я 
оставлю общество. Так вещает «Шримад-Бхагаватам» 
(5.5.18):

гурур на са сйат сва-джанo на са сйат
пита на са сйадж джанани на са сйат

даивам на тат сйан на патиш ча са сйан
на мoчайeд йах самупeта-мритйум

	 «Кто сам не свободен, тот не должен вести за со-
бой. Кто не умеет вызволить ближнего из круга пере-
рождений, тот не вправе становиться Учителем, му-
жем, отцом или правителем над людьми».
	 Что там до мирского, даже духовного Учителя сле-
дует оставить, если он не ведет к идеалу, как в случае с 
Бали Махараджем. Вибхишана оставил семью, Прахла-
да — отца, Бхарата — мать, царь Кхатванга — небесных 



Божественное против общественного

67

Его Милость Шри Гуру

покровителей, брахманские жены — своих мужей. Все 
нужно оставить ради Абсолютной Личности.
	 Сообщество нужно только как вспомогательное 
средство. Если принадлежность к сообществу тор-
мозит наше развитие, сообщество нужно оставить. В 
противостоянии абсолютного с относительным мы 
выбираем первое. Если внутренний голос, моя духов-
ная совесть, говорит мне, что это окружение не спо-
собствует моему развитию, я, как бы тяжело это ни 
было, обязан оставить его и следовать за внутренним 
зовом совести. Ложь себе, лицемерие — вот настоя-
щие препятствия моему духовному росту.
	 Искреннюю душу ничто и никто не остановит на 
пути к Истине. Кто следует голосу совести, не соблаз-
нится никакими прелестями мира. На хи калйана-крит 
кашcид дургатим тата гаcчати: «Кто верен себе на 
пути, тому не страшна погибель». Кто верен себе, тот 
верен Богу, ибо движим Его зовом. Искренний непре-
менно дойдет до цели назначения.

Уход Гуру. Как быть ученикам, 
когда Гуру не станет

	 Ни в коем случае нельзя пренебрегать голосом со-
вести. Как люди отстаивают свободу своей страны, 
свою честь, так следует отстаивать голос своей сове-
сти. Окружающие порой враждебно реагируют, когда 
мы решаем следовать голосу чести. Какие бы неудоб-



Божественное против общественного

68

Свами Б. Р. Шридхар

ства это ни принесло, следует пожертвовать интереса- 
ми окружающих ради сердечного покоя. Если мы не 
слушаем голос совести, у нас нет веры в свое дело.
	 Трудности на духовном пути не только возможны, 
но и неизбежны. Разногласия возникают не только у 
преданного с окружающими, но и внутри сообщества 
преданных происходят конфликты, особенно после 
ухода из мира Учителя. Но внутренние разногласия 
не повод прекращать проповедь учения Махапрабху. 
Разлад между учениками неизбежен, когда Гуру по-
кидает мир... Уход Гуру — тяжкое испытание нашей 
веры. Внутреннее потрясение неизбежно дает о себе 
знать вовне в виде разногласий между учениками. Не-
смотря ни на что, мы должны оставаться искренними. 
В искренности — наша вера в Учителя. Трудности да-
ются нам как урок, в трудные минуты мы можем яснее 
слышать голос совести, голос Гуру и следовать за ним.
	 То, что мы получаем от Гуру, когда он физически 
с нами, мы часто воспринимаем поверхностно. Но 
когда он уходит из здешнего мира, у нас появляется 
возможность переосмыслить сказанное им, сделать 
переоценку себя. После ухода Гуру часто начинается 
этап атма-никшепы — погружения в себя, самоанали-
за. Мы испытываем свою веру и верность. Оцениваем, 
насколько глубоко приняли слово от Гуру. По-настоя-
щему ли мы верны ему или только на словах? Это этап 
самоочищения, работы над собой. В это время прове-
ряется, на самом ли деле мы ученики. Уход Гуру как 



Божественное против общественного

69

Его Милость Шри Гуру

огонь проверяет золото нашей веры на подлинность 
и как огонь очищает нашу веру от примесей. Огонь 
разлуки обжигает, но и очищает нашу преданность.

Карма преодолевается отношением к ней

	 К конфликтам следует относиться как к естествен-
ному ходу вещей в здешнем мире. Конфликт, даже если 
он внешний, — это всегда преодоление себя, шанс побе-
дить свои пороки путем переосмысления. Кришна го-
ворит в «Бхагавад-гите»: «сукхинах кшатрийах парт-
ха лабханте йуддхам идршам» — «Счастлив тот воин, 
которому выпадает подобная битва». Карма настигает 
нас, берет нас в свои клещи. Конфликты и треволне-
ния — следствие нашей кармы; мы не можем влиять 
на обстоятельства, но можем изменить свое отношение 
к ним. Как только мы меняем отношение к происхо-
дящему, мы перестаем враждовать. Зная источник и 
природу разногласия, мы меняем свое поведение и тем 
исчерпываем конфликт. Не окружение виновато в на-
ших тревогах, но наше отношение к происходящему. 
Спросите себя, как мы оказались в этих обстоятель-
ствах? Кто причина тому? Что нам важнее: Истина или 
доказательство своего превосходства? Стоит только за-
дать себе эти вопросы, как конфликт с окружающими 
сходит на нет. 
	 Кризисы неизбежны при росте. Более того, они 
способствуют росту. Без трудностей духовная практи-



Божественное против общественного

70

Свами Б. Р. Шридхар

ка (садхана) невозможна. Трудности делают ученика 
искренним, очищают от лицемерия. Не избавившись 
от лицемерия, мы заражаем им других. Растим в себе 
фальшь. Чтобы избавиться от фальши, необходимо 
пройти через трудности. Трудности посылают нам 
Гуру и Кришна, чтобы приблизить к себе.
	 Кришна намеренно помещает нас в определенные 
обстоятельства ради нашего блага. Дает нам возмож-
ность укрепить нашу веру в Него. Именно в трудных 
обстоятельствах мы показываем Ему, верные ли мы 
Его воины, как Арджуна. Испытание обнаруживает в 
нас верность нашему Господину.
	 Как бы трудно мне ни было, я не должен забывать 
моего Господа, моего Гуру, моего Гаурангу, моих Рад-
ху и Говинду. Что бы ни случилось, я всегда останусь 
слугой этой преемственности. Пусть те, кого я счи-
тал единомышленниками, отвернутся от меня, пусть 
я останусь один, я не отступлю! Я продолжу путь, как 
бы тяжело мне ни было. Наши Учители всегда рядом, 
всегда взирают на нас. Даже если все отвернулись от 
меня, я остался один в этом мире, мои Учители всегда 
со мной, никогда не бросают меня и радуются, когда 
я, несмотря на трудности, делаю еще один шаг им на-
встречу.
	 Сколько в нас корысти? Сколько пороков? На-
сколько в нас закоренились тщеславие, желание по-
велевать и прочая скверна, прилипшая к вере? Всё это 
проясняется в час испытаний. И в час же испытаний 



Божественное против общественного

71

Его Милость Шри Гуру

может быть устранено. Если мы действительно жела-
ем себе блага — никто и ничто не помешает нам. Кто 
искренен с собой, тот сумеет отличить ложь от прав-
ды, сумеет разглядеть великодушие Господа во мгле 
испытаний…

Верность против гордыни

	 Христос сказал ученикам: «Среди вас, двенадцати, 
есть один, кто этой ночью выдаст Меня врагам».
	 Петру Он сказал:
	 — Ты отречешься от Меня трижды, прежде чем 
пропоют петухи.
	 На что Петр воскликнул:
	 — О, нет, Учитель, я твой верный слуга. Я не отре-
кусь от тебя!
	 Он возражает Господу. Сомневается в Истине от сво-
его Господа. В этом проявляется его гордыня. Между 
тем Господь Бог требует от слуги безоговорочной пре-
данности. Господь не терпит фальши в Своих слугах. 
Он изобличает даже Петра в его гордыне, хотя бы тот и 
считается самым приближенным среди Его учеников. С 
другой стороны, преданные — орудия в руках Господа. 
На примере Петра Господь показывает, что не терпит 
гордыню ни в ком, даже в самых близких Своих слугах.
	 Есть притча про одного султана, который искал 
себе придворного льстеца. Раньше при шахах и султа-
нах была должность придворного подпевалы — слуги, 



Божественное против общественного

72

Свами Б. Р. Шридхар

который во всем соглашался с хозяином. Султан объ-
явил, что ищет себе нового подпевалу. В назначенный 
день во дворце собрались желающие.
	 — Ты думаешь, что справишься? — обращается сул-
тан к первому.
	 — Да, мой государь.
	 — А я думаю нет.
	 — Нет, справлюсь, мой государь!
	 Султан его прогоняет. Так повторяется со всеми, 
пока не остается последний желающий.
	 — Сдается мне, ты не годишься на эту должность, — 
в который раз начинает султан.
	 — Сдается мне тоже, о великий государь, — отвеча-
ет тот.
	 — Хотя нет. Кажется, ты годишься.
	 — И мне тоже так кажется, господин.
	 — Впрочем, я уже сомневаюсь, — продолжает сул-
тан.
	 — И у меня сомнения, о великий.
	 — Ты тот, кто мне нужен! — восклицает царь. — Я 
беру тебя!
	 Кто упорствует перед хозяином, бывает отвергнут. 
Преданная душа всегда мягка в руках Всевышнего, ли-
шена гордыни и самости. В духовном мире, конечно, у 
души есть ее самость, но это вечная ее духовная самость, 
не имеющая ничего общего с материальной. Матери-
альная самость, гордыня должна быть искоренена до 
основания, сгореть в огне искренности и преданности.



Божественное против общественного

73

Его Милость Шри Гуру

Цель — Истина

	 Мы должны быть целиком средоточены на Истине. 
Все прочее несущественно.
	 Учитель Пандавов в военном деле, Дроначарья, 
однажды устроил испытание ученикам. Он поместил 
деревянную фигурку птицы на вершине дерева и ве-
лел Пандавам поразить глаз птицы. Первым вызвался 
Юдхиштхира.
	 — Прицелься, — повелел Учитель.
	 — Прицелился.
	 — Что ты видишь?
	 — Птицу.
	 — А еще что?
	 — Тебя, братьев, всех.
	 — Положи лук. Уходи.
	 Следующий ученик:
	 — Что ты видишь?
	 — Птицу.
	 — Еще что-нибудь?
	 — Дерево.
	 — Уходи.
	 Так было со всеми учениками, пока не вышел 
Арджуна.
	 — Прицелься.
	 — Прицелился, Учитель.
	 — Ты видишь птицу?
	 — Да.



Божественное против общественного

74

Свами Б. Р. Шридхар

	 — А дерево?
	 — Дерево не вижу.
	 — Ты видишь всю птицу?
	 — Нет.
	 — А что?
	 — Голову.
	 — Всю голову?
	 — Нет, только глаз.
	 — Ты не видишь ничего кроме глаза?
	 — Ничего.
	 — Тогда, сын мой, стреляй.
	 Таков наш девиз: всё или ничего. Какие бы испыта-
ния ни выпали на мою долю, я не дрогну. Те, кого я 
считал «своими», могут оказаться «чужими», единовер-
цы — врагами. Все это не имеет значения. По-настоя-
щему мне может быть близок только Он, мой Господь 
Бог. И Он не терпит соперников в моем сердце. Он — 
Абсолют, превыше всего. Он — Единственный Владе-
лец моей души. У Него нет партнеров в моем сердце. 
Я всех изгнал и возвел на престол Его одного, Мое-
го единоличного Владыку. Я последую туда, куда Он 
позовет меня голосом сердца. И пусть друзья станут 
врагами, а враги — друзьями. Значит, так пожелал Он, 
мой Владыка, ради моего блага. Я верен моему идеа-
лу. Если я хочу к Нему, я должен буду отказываться 
от старого и принимать новое. Я отвергну все, что бу-
дет обращаться в форму. На пути к самосознанию это 
естественно.



Божественное против общественного

75

Его Милость Шри Гуру

	 В школе не все переходят в следующий класс, кто-
то остается на второй год. Вчерашние одноклассники 
сегодня могут стать второгодниками. В новом классе 
нас ждут новые знакомства. Но мы не смотрим свы-
сока на бывших одноклассников, мы им сочувствуем 
и помогаем, если они желают того. Если нет — пусть 
проходят уроки заново. Так устроен мир, и мы не мо-
жем изменить этот порядок. Такова природа духовной 
жизни. Абсолютное и относительное постоянно кон-
фликтуют меж собою. И в этом конфликте мы должны 
выбирать абсолютное, жертвуя относительным.

Мысленная тюрьма

	 Однако, ученик не должен думать, что указания 
Учителя когда-нибудь утратят свою актуальность и ког-
да-нибудь Учителя можно будет оставить. Нужно при-
нимать с полной верой наставления нынешнего Учите-
ля. Иначе ты не будешь развиваться. Ни в коем случае 
нельзя считать, что то, чему учит Учитель, ложно или 
неполно, что позже можно будет принять другого, бо-
лее искушенного наставника и тогда следовать за ним 
по-настоящему. Всё, что связано с истинной линией, 
истинно. Всё, что помогает постичь сокровище от Шри 
Гуру, истинно и должно быть принято всем сердцем.
	 Кто не дает идее Бога развиваться в своем созна-
нии, тот заключает Бога в тюрьму своего ума, своей 
учености. Но Бог — не конечен, Он бесконечен. То, 



Божественное против общественного

76

Свами Б. Р. Шридхар

что помещается в наш ум, не Бог. Ищущий не дол-
жен цепляться за ограниченное, которое сам себе 
представил. Мое познание Бога — живое действие, не 
мертвая догма. Идея Бога бесконечно развивается. То, 
что я получил от Шри Гуру на данном этапе, не ко-
нечно, но дает ростки новому осознанию. Постижение 
Бога не имеет предела.
	 Если кто-то заявляет, что достиг конечного уровня 
познания, — мы почтительно поклонимся ему, на рас-
стоянии. Мы не из школы, где знание заканчивается с 
окончанием учебного года. Если кто-то полагает, что 
закончил обучение, нам с ним не по пути. Даже Учи-
тель (Ачарья) в нашей школе считает себя учеником, а 
не совершенным профессором-всезнайкой. Он всегда 
мыслит себя учеником, пусть более высшего уровня, 
но учеником. Мы познаем Бесконечное, потому по-
знание Его бесконечно, и конфликт конечного и бес-
конечного внутри нас будет продолжаться.
	 Должны ли мы считать узнанное ныне абсолютным 
знанием? Нет! Есть еще много, чего мы не знаем. Сам 
творец говорит: «Господи, я совершенно ничтожен, я 
смущен Твоею обольстительною силой». Всякий со-
прикоснувшийся с Бесконечным, понимает сколь он 
сам ничтожен.
	 Автор «Шри Чайтанья-чаритамриты», Кришнадас 
Кавирадж Госвами, говорит: «Я ничтожнее червя в ис-
пражнениях!» (пурисeра кита хаитe муни сe лагхистха). 
Он пишет это в дневнике, не для публики, но для себя. 



Божественное против общественного

77

Его Милость Шри Гуру

Видеть себя ничтожеством пред Великим — настоящее 
богатство ученика. Поэтому мы падаем ниц к стопам 
Кришнадаса Кавираджа. Но если кто-то объявит, что 
завершил путь преданности, то есть превзошел Шри 
Чайтанью, мы отвергнем его. Такой самозванец — не 
Гуру, но злейший враг наш и предатель Истины.





«Я повелеваю тебе стать Гуру!»

79

Его Милость Шри Гуру

В «Шримад-Бхагаватам» (10.31.9) сказано:

тава катхамритам тапта-дживанам
кавибхир идитам калмашапахам

шравана-мангалам шримад-ататам
бхуви гринанти тe бхури-да джанах

	 «Одним лишь словом Своим ты исцеляешь раны 
страждущих, вселяешь надежду обреченным, смыва-
ешь грехи с грешников, даешь силы ищущим. И нет в 
мире большей радости, чем слышать слово о Тебе, чем 
петь Твою славу».
	 Вот что действительно непреложно на этом пути: 
внимать сказу об играх Всевышнего и внимать Его 
слову. Лишь это утолит все чаяния нашего сердца. 
Ибо Кришна — Вместилище всех вкусов (раса-вайсах) 
и Сладость Собственнолично (акхила-расамрита-мур-
тих), заключающая в Себе все блаженство и упоение.

мадхурам мадхурам вапур асйа вибхoр
мадхурам мадхурам ваданам мадхурам

Я повелеваю тебе 
стать Гуру!



«Я повелеваю тебе стать Гуру!»

80

Свами Б. Р. Шридхар

мадху-гандхи мриду смитам этад ахo
мадхурам мадхурам мадхурам мадхурам

	 «Господи! Сладок Твой облик, но лик Твой — сла-
ще. Но слаще лика Твоего, что сладким медом ощуща-
ется, — Твоя улыбка».
	 Так поет Билвамангал Тхакур в своей «Кришна-кар-
намрите» (92):
	 «Сладость Твоя, добрый Кришна, пронизает мое су-
щество! Ты, Кришна, — сладострастье! В первый миг я 
подумал, всесильный владыка любви Камадева зажег 
во мне похоть. Потом понял я: то страсть не земная 
во мне, но нечто иное — духовной природы. Сие сла-
дострастье — не мира сего. Я чувствую, что влечение 
это сильнее меня. Глазами купаюсь в нектаре. Глаза 
растворяются в сладком блаженстве. О, Кришна, Вла-
дыкою сердца Ты стал моего. Тобою пленен я! Пленен 
сладострастью!»

марах свайам ну мадхура-дйути-мандалам ну
мадхурйам эва ну манo-найанамритам ну

вeни-мриджo ну мама дживита-валлабхo ну
балo ’йам абхйудайатe мама лoчанайа

	 «Друзья! Где Кришну найти мне — всесильного 
Бога любви, что светится светом цветка кадамбы? Где 
Он, воплощенье всего сладострастья? Нектар моих 
глаз и дум Повелитель! Кто косы пастушкам плетет 
и вновь расплетает! Кто стал мне Душою! Ужели ког-



«Я повелеваю тебе стать Гуру!»

81

Его Милость Шри Гуру

да-то Он снова предстанет пред очи мои?» Билваман-
гал Тхакур, «Кришна-карнамрита», (68).
	 Какие бы горести ни выпали на нашу долю, Криш-
на исцелит нас. Слово Кришны и повесть о Его играх 
вселяют в душу жизнь, дарят надежду. Мы рождены 
не для страданий и смерти, мы рождены для жизни 
вечной, в вышине над мраком и скорбью. Для под-
линной жизни, которая дана нам по праву рождения, 
жизни, присущей нашему изначальному «я».
	 Мыслители разных мастей полагают, что с помо-
щью Бога, Кришны, можно искупить грехи и изба-
виться от страданий. Но это лишь побочное действие 
от соприкосновения с Кришной. Искупление грехов 
ничтожно перед тем, что Всевышний, пусть даже в виде 
звука, дарует душе. С Кришной мы обретаем подлин-
ное благо: шрeйах каирава чандрика витаранам. В со-
знании Кришны хранится все богатство жизни. Кто де-
лится сознанием Кришны с миром, — по-настоящему 
добр и милосерден, ибо дарует самое ценное, что есть 
на свете, — Кришну, дарует тем, кто заблудился в этом 
мире скорби и обмана. Вещать людям о Кришне есть 
подлинная благотворительность. Весть о Кришне не-
сет душам спасение от бренных пут и страданий.

Божественный нектар

	 Сказания о Кришне подобны нектару. Дарите этот 
нектар. И тогда сами будете насыщаться им. Сей нек-



«Я повелеваю тебе стать Гуру!»

82

Свами Б. Р. Шридхар

тар нисходит из высочайшей Реальности. Кто ис-
кренен в желании делиться сознанием Кришны, у 
того его будет еще больше: отдавая сей капитал, ты 
приобретаешь многократно больше. Потому что он 
происходит из неиссякаемого источника. Махапрабху 
говорит:

йарe дeкха, тарe каха ‘кришна’ упадeша
амара агьяйа гуру хана тара’ эи дeша

	 «Кого бы ты ни встретил, говори ему только о 
Кришне. Таков Мой наказ. Нет у тебя в жизни ино-
го дела, кроме как помогать всякому встречному вы-
браться из мертвой пустыни. Я велю тебе стать Гуру и 
раздавать благо всем живым тварям!»

кабху на вадхибe тoмара вишайа-таранга
пунарапи эи тхани пабe мoра санга

	 «Я всегда буду подле тебя. Ты навеки под Моей за-
щитой. Подчинившись Моей воле, ты будешь всегда 
ощущать Мою близость с тобою. Если желаешь блага 
ближнему, говори ему о Кришне! Кого бы ни встре-
тил, вещай ему о Кришне!»

Пасть смерти

	 Всякая живая тварь неудержимо несется в пасть 
смерти. Это все, что нужно знать о здешнем мире. Все 
прочее — пустяки. Одолеть смерть — главная задача 



«Я повелеваю тебе стать Гуру!»

83

Его Милость Шри Гуру

жизни. Помогите ее решить ближнему, и вы будете 
лучшим его благодетелем. Всякая другая помощь — не 
помощь вовсе, но издевательство и ложь.
	 «Иди к людям и вещай им о Кришне, — взывает Ма-
хапрабху. — Кого бы ни встретил, рассказывай ему о 
Кришне. Все прочее — пустяки и бессмыслица. Таков 
Мой наказ. Не бойся, если почитаемый людьми как 
Гуру ты преисполнишься гордыней и падешь. Не думай 
о себе. Будь сострадателен. Вырви ближнего из пасти 
смерти. А о себе не беспокойся. Я позабочусь о тебе. Го-
вори людям о Кришне. Это единственное, что спасет их 
от гибели. Я не оставлю тебя. Покуда ты исполняешь 
волю Мою, Я пребуду с тобою. Тебе ничто не грозит».
	 Ни одежда, ни еда не спасут душу от смерти. Лишь 
нектарное слово о Кришне. Однажды к нам в Матх в 
Мадрасе пришел гость:
	 — Вы только и делаете, что говорите о Кришне, — 
заявил он после лекции, — а люди на улице умирают 
с голоду! Неужели вам их не жалко?
	 — Нет, — ответил я, — не жалко.
	 — Миссия Рамакришны, — продолжал он, — кор-
мит голодных, раздает одежду бедным. Вот настоящая 
помощь людям. Умирающий с голода не услышит вас. 
Сначала накормите его, а потом говорите о Кришне.
	 — Представьте себе, где-то случился голод, — воз-
разил я ему. — Я привез голодающим еду. Передо 
мной собралась толпа голодных. И вдруг кто-то от-
деляется от толпы и уходит прочь. Что мне делать? 



«Я повелеваю тебе стать Гуру!»

84

Свами Б. Р. Шридхар

Продолжать раздавать пищу или догонять ушедших и 
уговаривать их принять помощь?
	 Гость ответил:
	 — Конечно, раздавать еду тем, кто просит.
	 — Именно этим мы и занимаемся. Люди жаждут 
слушать о Кришне, и мы можем им в этом помочь. 
Почему мы должны бросить их ради кого-то еще? 
Пусть те, у кого есть еда, раздают еду. Мы же будем 
раздавать нектар жаждущим.
	 Мы здесь, чтобы раздавать людям нектар Кришны. 
Это все, в чем нуждается душа человеческая. Осталь-
ное  — пустая трата сил и времени. Смерть отберет у 
души все, кроме Кришны.
	 Когда Шри Чайтанья шествовал из Пури во Врин-
даван через лес, слоны, олени и тигры пели с Ним Имя 
Кришны и танцевали. Его призыв к Кришне создавал 
такую волну, что она трогала души животных и по-
буждала их петь и танцевать. Имя Кришны, воспевае-
мое Шри Чайтаньей, через тигриную и слоновью обо-
лочки проникало к этим душам, будило и заставляло 
вторить Господу.
	 Окружающий мир полон душами, заключенными 
во мрак телесных оболочек, и, как луч Солнца прони-
кает во тьму, рассеивая ее, звук о Кришне проникает 
в душу сквозь тьму невежества, побуждая ее искать 
Кришну. 



«Я повелеваю тебе стать Гуру!»

85

Его Милость Шри Гуру

«Я повелеваю тебе — возьми на себя долг Гуру, 
раздавай Кришну всем. И не бойся!»



Слева направо: 
Шрила Говинда Махарадж, 

Шрила Шридхара Махарадж, 
Шрила Свами Махарадж



Посвящающий духовный Учитель

87

Его Милость Шри Гуру

Духовный Учитель всегда действует с позиции предан-
ного среднего уровня. Занимает ли он высший уровень 
(уттама), сошествуя в зримый мир, или средний (мад-
хьяма), будучи обитателем здешнего мира, — действует 
он в качестве Гуру всегда с положения среднего уровня. 
Именно среднему уровню надлежит принимать учени-
ков.
	 Гуру может быть трех типов. Гуру высшего уровня 
одной ногой стоит в духовной реальности, другой сту-
пает в здешний мир и забирает души отсюда, чтобы пе-
редать их в мир духовный. Гуру среднего уровня стоит 
одной ногой здесь, другой ступает в вечное бытие. Взор 
его обращен вверх, и он отправляет предавшихся душ 
в Высшую Реальность. Гуру начального уровня сто-
ит обеими ногами в здешнем мире, взор его обращен 
вверх — к высшему царству, и он ведет за собой других. 
Так в общих чертах можно описать три уровня Гуру.
	 Это не три уровня преданных (вайшнавов), а три 
уровня Гуру. Когда Гуру высшего порядка (уттама-ад-
хикари) нисходит сюда в роли поводыря, он действу-

Посвящающий
духовный Учитель



Посвящающий духовный Учитель

88

Свами Б. Р. Шридхар

ет как Гуру среднего уровня (мадхьяма-адхикари). Он 
стоит одной ногой в духовной реальности, но волею 
Кришны ставит другую в материальный мир, чтобы 
служить Кришне в качестве Учителя (Ачарьи) людей. 
Кто первоначально обитает здесь, но одной ногой сту-
пил в высший мир, — это Гуру среднего уровня. Он 
тоже исполняет роль Ачарьи. Даже Ачарья начального 
уровня, который еще обеими ногами стоит в здешнем 
мире, но взирает вверх, — тоже может выполнять слу-
жение Всевышнему в качестве Учителя для людей. Это 
градация Учителей. Градация же преданных приводит-
ся отдельно в «Шримад-Бхагаватам» (11.2.45–47):

Три уровня преданных

арчайам эва харайe пуджам йах шраддхайeхатe
на тад-бхактeшу чанйeшу са бхактах пракритах смритах

	 «Кто безусловно верит в Бога, тот во всех существах 
видит своего Владыку и каждое существо принима-
ет как ипостась Всевышнего. Таковой раб Господень 
не различает добро и зло: для него все сущее — лик 
Божий, и все бытие пребудет в Боге. Вера его — вера 
высшего разряда».

ишварe тад-адхинeшу балишeшу двишатсу ча
прeма-маитри крипoпeкша йах карoти са мадхйамах

	 «Чья вера в Меня несовершенна, тот почитает сво-
им другом лишь праведников. Иных же презирает. Та-



Посвящающий духовный Учитель

89

Его Милость Шри Гуру

ковой раб Божий благоволит невеждам и ненавидит 
хулителей Бога. Вера его — вера среднего разряда».

сарва-бхутeшу йах пашйeд бхагавад-бхавам атманах
бхутани бхагаватй атманй эша бхагаватoттамах

	 «Чья вера в Бога слаба, тот чтит изваяние в храме, 
но в делах с людьми нечестен. Вера его вещественна, 
ибо он не видит дальше вещества. Таковая вера низ-
шего разряда».
	 Шри Чайтанья разделяет преданных на три уровня 
с точки зрения воспевания Святого Имени. Тот, кто 
однажды услышал или произнес Святое Имя, счита-
ется преданным начального уровня. Кто непрестанно 
и с верой воспевает Имя — тот преданный среднего 
уровня. Преданный высшего уровня обладает такой 
властью, что у каждого, кто его увидит, пробуждает-
ся стремление воспевать Святое Имя Кришны. Для 
обывателя он столь же могуществен, как Господь Бог 
(маха-бхагавата).
	 Преданный среднего уровня сохраняет материаль-
ные привычки, но сознает это и борется со своими 
пороками. Он отвергает цели, что внушают нам здеш-
ние властители дум. Он всей душой устремлен к само-
познанию. Его не влечет бренное, взор его обращен к 
Вечности. Он обитает в духе, его влечение к Богу реаль-
но, хоть он еще и не полностью свободен от иллюзии 
(майи). Он сражается с ней, с предрассудками. И он 
порой побеждает, порой бывает побежден, но в целом, 



Посвящающий духовный Учитель

90

Свами Б. Р. Шридхар

битва за битвой, движется к Кришне. Он дружелюбен 
ко всем живым тварям, не делая меж ними различий, 
ибо все они чада Единого Родителя. Дружелюбие ко 
всем — вот черта, по которой можно извне судить об 
уровне преданности души Всевышнему. Он проповеду-
ет о Кришне. Он находится на пороге окончательного 
выхода из бренного мира. Он живет, соотнося бытие 
свое со священным словом: по завету писаний он во-
дит дружбу с одними и избегает других, будучи ко всем 
добр. По завету писаний он выбирает род деятельно-
сти и по завету писаний строит отношения, но не сле-
по, а сохраняя разум.
	 Преданный начального уровня приходит в храм, 
поклоняется Божеству и строго следует заповедям. Но 
за пределами храма он ведет жизнь обывателя, будучи 
подвержен обычным страстям и порокам. В отноше-
ниях с другими он не следует заповедям, в целом не 
подчиняется завету писаний, водит дружбу с кем угод-
но и где угодно, выбирает любой род деятельности и 
живет своими представлениями о добре и зле.

Сражение с майей

	 Когда даже свою социальную жизнь преданный со-
гласует с заповедями священных писаний, он уже нахо-
дится на среднем (мадхьяма) уровне преданности. И как 
таковой может помогать другим. Он сделался устойчив 
к внешнему воздействию, не бывает обольщен посула-



Посвящающий духовный Учитель

91

Его Милость Шри Гуру

ми здешнего мира, его духовная жизнь устойчива. Он 
знает, как сохранить духовную силу, он может при-
нимать учеников и вести их духовной стезей. Самой 
жизнью своей он доказывает, что на него можно поло-
житься — он достоин полномочий Учителя (Ачарьи).
	 Есть и другое определение преданного среднего 
уровня — а следовательно, того, кто по праву может 
быть Учителем. Это тот, кто в повседневной жизни 
опирается на священные писания, чтит их и в них ве-
рит. Кто блюдет все запреты и заветы. Но для кого вера 
в Бога служит основой всех мирских отношений, кто 
верует в Кришну при любых обстоятельствах, кто дей-
ствует, думает, говорит, чувствует только ради Криш-
ны, — тот преданный высшего уровня. Все существо 
его подчинено служению Кришне. Такое определение 
писания дают преданным среднего и высшего разряда.

Как ученику воспринимать Гуру

	 Ученик должен видеть в Учителе преданного высше-
го порядка (уттаму), более того, особо уполномочен-
ного посланника от Всевышнего или Его внутренней 
силы. Если речь идет о любовных отношениях с Криш-
ной (мадхура-расе), ученик увидит в Гуру представите-
ля Шримати Радхарани — Шри Рупу Манджари.
	 Образ Гуру меняется для ученика по мере продвиже-
ния в сознании Кришны. На начальной стадии учени-
ку советуется воспринимать Гуру как Самого Кришну: 



Посвящающий духовный Учитель

92

Свами Б. Р. Шридхар

сакшад-дхаритвeна самаста-шастраир — «Писания 
гласят, что Учитель — суть Сам Господь Хари». На 
следующем этапе Учитель воспринимается как сила 
Кришны. Еще позже — как определенная ипостась 
этой силы в контексте своих отношений с Кришной 
и потребностью в служении. Ученик будет восприни-
мать Гуру, как воплощение определенных отношений 
(расы) с Кришной — будь то слуга, друг, родитель или 
возлюбленный Господа. Это различение сохраняется 
до тех пор, пока ученик не узрит Самого Кришну вме-
сте с Его внутренней силой (сварупа-шакти).
	 Некоторые полагают, что раз Гуру один, различе-
ние Гуру на уровни неуместно. В свое время я тоже 
так считал. После ухода моего Учителя Шрилы Бхак-
тисиддханты Сарасвати Прабхупады я не решался 
принимать учеников. Но после некоторых событий я 
поменял свое воззрение. Я стал относиться к учитель-
ству как к служению и смиренно принял его.
	 Со стороны учительство может показаться прояв-
лением гордыни, но внутренне — это акт величайшего 
смирения. Однажды Кришна в Двараке пожаловался 
мудрецу Нараде на головную боль и сказал, что толь-
ко пыль со стоп преданных сможет облегчить Его 
страдания. Нарада отправился в город с просьбой к 
преданным поделиться с ним пылью с их стоп, но ни-
кто не уважил его:
	 — Это невозможно, — говорили они, — мы не хо-
тим в ад!



Посвящающий духовный Учитель

93

Его Милость Шри Гуру

	 Нарада вернулся к Кришне.
	 — Ты принес пыль?
	 — Нет, мой Господин, никто не откликнулся на 
мою просьбу.
	 — Ступай во Вриндаван, может быть, там найдутся 
добрые люди.
	 Едва услышав о страдании Кришны, пастушки Врад-
жи принялись стряхивать пыль со своих стоп и ссыпать 
ее Нараде:
	 — Кришна страдает! Ему нужна пыль, по которой 
мы ходим! Бери ее и мчись обратно к Нашему возлю-
бленному.
	 Нарада был потрясен:
	 — Вы понимаете, что грозит вам за это?
	 — Конечно! Мы отправимся прямо в ад. Но если 
это хотя бы чуть-чуть уменьшит Кришнину боль, мы 
готовы отправиться куда угодно.
	 Эта притча заставила меня взглянуть на мир по- 
другому. И еще — слова Господа Чайтаньи не выхо-
дили у меня из головы: амара агьяйа гуру хана тара’ 
эи дeша — «Я повелеваю тебе: стань Гуру и спасай эту 
землю».
	 «Я падший, я несовершенный, — размышлял я, — 
но мой Гуру наделил меня величайшим сокровищем, 
сладчайшим живительным нектаром. Он наказывал 
мне делиться с другими. Я в долгу перед ним. Я риск-
ну. Ведь я — его слуга. Он спас меня прежде и спасет в 
будущем. Пусть я провалюсь в ад, пусть паду жертвой 



Посвящающий духовный Учитель

94

Свами Б. Р. Шридхар

гордыни — но исполню волю моего Гурудева. Пусть 
ценой жизни, но я выполню наказ командира».
	 Если мы покорны воле Гуру, опасность нам не гро-
зит. Если же решили действовать в своих интересах, 
мы обречены. Подлинного ученика отличает то, что 
он готов рискнуть всем, даже жизнью, чтобы испол-
нить волю Гуру. «Я получил от Учителя дар жизни, — 
мыслит ученик, — и поделюсь им во спасение других, 
даже ценой собственной жизни».

Тайная мантра Рамануджи

	 В Южной Индии жил один великий альвар, духов-
ный Учитель, обладавший тайной спасительной ман-
трой. Юный Рамануджа загорелся желанием запо-
лучить эту мантру. Альвар согласился, но при одном 
условии — что тот никому ее не раскроет. Рамануджа 
поклялся хранить мантру в тайне, но когда вышел из 
храма на площадь, где его уже ожидала толпа, огласил 
мантру всем собравшимся. Все знали, что он получит 
тайное сокровище от великого Гуру и с нетерпением 
ждали его у дверей храма:
	 — Что за мантру тебе дали? Она спасает всякого, 
кто ее услышит?
	 — Да.
	 — Тогда скажи нам ее!
	 — Извольте! — и Рамануджа произнес мантру.
	 Его Гуру вознегодовал:



Посвящающий духовный Учитель

95

Его Милость Шри Гуру

	 — Что ты наделал? Ты же знаешь, что тебе за это 
грозит?
	 — Знаю. Вечные муки в аду. Но если твоя мантра 
спасет этих людей, я готов провалиться в ад.
	 Если ученик готов рискнуть всем ради спасения дру-
гих — Гуру обязательно благословит его. Если учени-
ком движет жертвенность, ему не грозит падение. Гуру 
и Кришна все видят. Они не оставят такую душу в беде.
	 Мы верим в то, что наши наставники, наши вечные 
хранители не допустят, чтобы душа, верная их наказу, 
отправилась в ад. Они не потерпят такого. Они живы 
и вечно оберегают нас от зла.
	 Бескорыстие и самопожертвование — подлинные ка- 
чества слуги Божьего. «Пусть я паду, пусть буду про-
клят — но я исполню волю Гурудева. Пусть его дело про-
должится через меня». Так мыслит подлинный ученик. 
	 Вера в слово Учителя, верность его делу делают нас 
сильными. Если лекарство моего Гуру помогает мне, я 
непременно поделюсь им с другими.
	 Джива Госвами говорит: «гьяна сатйа, витта са- 
тйа» — я виновен в страдании ближнего, если могу 
помочь, но не делаю этого. Если у меня есть знание, 
но я не делюсь им с невежественными, я совершаю 
преступление.
	 Однажды у меня состоялся разговор с одним врачом:
	 — Как можете вы лечить больных, не обладая пол-
ным знанием в медицине? А вдруг какой-нибудь боль-
ной умрет от вашего лечения? — спросил я.



Посвящающий духовный Учитель

96

Свами Б. Р. Шридхар

	 — Да, я многого не знаю. Но я делаю все, что в моих 
силах. Вы предлагаете мне их вообще не лечить?
	 Тут я подумал: а ведь он прав. Если ждать, пока 
врачи всё разузнают, больные перемрут. Реальность 
такова, что ни один врач не знает о здоровье и болез-
нях всего. Но система здравоохранения худо-бедно 
работает. Если требовать от врача всезнания, никто 
никого не будет лечить.
	 Так и в духовной жизни: пусть у нас нет полного по-
нимания, но если мы искренны и верны заветам Учи-
теля, мы обязаны помогать другим. В таком настро-
ении вполне можно принимать учеников. Не ждать, 
пока станешь совершенным, но помогать другим, как 
можешь. В этом заключается служение Кришне в ка-
честве Гуру для людей. В противном случае мы будем 
виновны в том, что бездействовали, когда другие нуж-
дались в нашей помощи.
	 При этом следует помнить — если рядом есть Гуру 
более высокого уровня, нужно направлять жаждущие 
души к нему, помогать им принять прибежище у него. 
Мы не должны становиться препятствием на духов-
ном пути кого-либо. Не должны действовать как за-
хватчики.
	 В «Хари-бхакти-виласе» говорится: «При наличии 
Учителя более высокого порядка нельзя принимать се-
бе учеников, но должно направлять их к высшему Гуру».
	 Представим себе: у земледельца два вида семян — 
хорошие и очень хорошие. Какими ему засеять поле? 



Посвящающий духовный Учитель

97

Его Милость Шри Гуру

Конечно, лучшими. Когда же те закончатся, можно 
использовать и просто хорошие, или какие есть в на-
личии. Лучшее используется в первую очередь. Таков 
закон земледелия. Чем лучше зерно, тем лучше уро-
жай. Потому, если мы не своекорыстны, если чисты 
сердцем и преданы Учителю, мы укажем ищущей 
душе лучший вариант, направим ее к тому, кто выше 
нас. Если вы знаете, что где-то есть человек более год-
ный на роль Гуру, укажите на него ищущему, не будьте 
препятствием на его пути.

Низший среди низших

	 Возникает вопрос: как принять прибежище у истин-
ного Гуру, если истинный Гуру считают себя низшим из 
низших и поэтому отсылает соискателей к другим Гуру?
	 Все верно. Подлинная преданность Кришне неизбеж-
но приводит к сознаванию себя полным ничтожеством. 
Речь идет о вдохновении. Если чувствуешь, что можешь 
действовать в качестве Гуру, если слышишь призыв 
Кришны давать знание другим — стань Гуру. В этом слу-
чае будешь действовать не ты, но Кришна через тебя. 
Не мешать Ему — вот истинное перед Ним смирение. 
	 Махапрабху говорит Санатане: «Милость Кришны 
идет через Меня потоком к тебе. Я сам не сознаю, что 
говорю».
	 Так и мы. Если выполняем волю Гуру, будучи са-
мыми низкими ничтожествами, мы служим Высшему. 



Посвящающий духовный Учитель

98

Свами Б. Р. Шридхар

Я слуга Гуру. Он велел мне учительствовать, пропо-
ведовать. Я выполняю его волю. Я получил от него 
знание  — теперь передаю его другим. Если ощутил 
внутри себя потребность, можешь быть Ачарьей.
	 Гуру не обязательно проговаривает словами: «Будь 
Учителем!» Этот наказ может звучать изнутри, ощу-
щаться как живая необходимость. Внутренний Гуру 
как бы говорит: «Если не передаешь другим то, что я 
дал тебе, то все усилия мои были напрасны! Я дал тебе, 
что получил от моего Учителя, ты должен сделать то 
же самое. Я вложил в тебя силы. Мой труд не должен 
закончиться на тебе. Знание, что получил ты от меня, 
предназначено не тебе одному. Передай его по цепочке 
всем жаждущим». Если слышишь подобное в сердце, 
ты обязан подчиниться. Это называется вдохновен-
ным служением. Очень редкий дар, дорожите им. 
	 Конечно, одно дело быть Гуру ради благ и поче-
стей, другое — во имя служения Высшему. Подумай, 
прежде чем принять такое решение, что тобой дви-
жет: корысть, тщеславие или вдохновенное желание 
услужить Гуру. Будь честен с собой. Это нелегко: если 
тобой движет жажда славы, ты погубишь не только 
себя, но тех, кто пошел за тобой. Если лжешь себе, 
то и другим будешь лгать, выдавая свою ложь за по-
мощь. Ты получил от Гуру величайшее сокровище, не 
разменивай его на деньги, власть и славу. Спроси себя: 
«Я делюсь с другими, чтобы услужить моему Учителю 
или ради мирских благ?» Если второе — не становись 



Посвящающий духовный Учитель

99

Его Милость Шри Гуру

наставником. Сбереги себя и тех, кто тебе поверил. 
Если первое — становись Гуру, неси благо ближнему и 
ничего не бойся: Господь убережет тебя.

Гуру указующий на Гуру

	 Бывает и так, что человек чувствует внутренний по-
рыв делиться наставлениями с новичками, но не чув-
ствует необходимости становиться Гуру. Такое тоже 
возможно. Чтобы делиться знаниями, не обязательно 
посвящать кого-то в ученики. Но есть вероятность, 
что принимающий твои советы объявит тебя Учи-
телем. Ты посоветуешь ему обратиться к более воз-
вышенному лицу, а он откажется слушать кого-либо, 
так как считает лишь тебя своим Гуру. Тогда, если ты 
искренен с собою и не считаешь себя Учителем, твой 
долг сказать ему, что если он верит тебе, то должен 
принять, что тот Учитель принесет ему большее благо. 
	 Но если ты видишь, что нынешний Гуру в вашем 
сообществе духовно деградирует, то не ставь его в 
пример другим и не указывай новичкам на него как 
на Гуру. Сам стань Гуру, прими на себя эту ответствен-
ность и продолжи служение Учителю в качестве Гуру. 
Во всем важна искренность. 





Разлука с Гуру

101

Его Милость Шри Гуру

Священное писание гласит: ученик — лотос, Учитель — 
водоем, Кришна — Солнце. Пока лотос находится в 
воде, солнечные лучи питают его жизненной силой. 
Если водоем иссохнет, то же самое солнце сожжет цве-
ток. Подобно лотосу без воды, ученик погибает без 
Гуру, блуждает, утратив нить, связующую с Истиной.

Без Гуру мир пуст

	 Шри Рагхунатх Дас Госвами говорит: «Без Гуру гора 
Говардхана, что олицетворяет собой Кришну, предста-
ет мне огромным удавом, готовым поглотить меня. Ве-
личайшая святыня Радха-кунда видится мне разверз-
шейся тигриной пастью. Без моего милого хранителя 
мир мрачен и страшен. Мир опустел с его уходом». Так 
видится мир искреннему ученику с уходом Гуру.

Разлука с Гуру



Разлука с Гуру

102

Свами Б. Р. Шридхар

В разлуке привязанность 
достигает высшей точки

	 Ощущение разлуки (випраламбха) — величайшая 
драгоценность. Без разлуки невозможно осознать под-
линную ценность предмета любви. Ожидание встречи 
с Кришной  — это разлука. Это состояние и есть со-
знание Кришны. В разлуке — самая прочная связь с 
Господом. Кто прошел огненное испытание разлуки с 
Гуру, кто сумел сохранить память о нем — тому ничего 
не страшно.

Преемник Гуру

	 Положение Гуру в отношениях с учениками абсо-
лютно. Для ученика Гуру — безусловный авторитет. 
Но сам Гуру должен трезво оценивать себя, чтобы не 
утратить разум от собственной власти. От власти до 
тщеславия и гордыни — один шаг. Ученик должен ви-
деть в Учителе безусловный авторитет, но Учитель не 
должен считать себя безусловным авторитетом. Ина-
че он падет жертвой гордыни (пратиштхи), которая, 
как известно, ненасытна. Гордыня требует все больше 
и больше почитателей тебя, пока ты не пожелаешь по-
чтения от Бога и не объявишь себя Богом. 
	 После ухода Гуру его преемник или преемники 
также сталкиваются с проблемой в отношениях с ду-
ховными братьями. У нового Гуру с его учениками 



Разлука с Гуру

103

Его Милость Шри Гуру

естественно складываются покровительственные от-
ношения (ватсалья). Гуру ощущает себя как бы роди-
телем учеников, что не согласуется с его дружескими 
отношениями с духовными братьями. Для учеников 
он авторитет, он чувствует к ним особую привязан-
ность, в то время как для братьев он равный, и его 
чувства к ним могут немного охладеть. Сохранить рав-
новесие между этими чувствами весьма сложно. Гуру 
забывает о духовных братьях и переносит внимание 
на учеников. Гуру обладает властью. Власть — тяжкое 
испытание для души. Кто не справился с властолюби-
ем и тщеславием, теряет духовную чистоту и положе-
ние Гуру и Ачарьи.

Гуру абсолютен для ученика

	 Автократия и демократия — вещи несовместимые. 
Наш путь — путь автократии. Гуру — автократ, непре-
рекаемый авторитет для ученика. Ограничение пол-
номочий Гуру со стороны кого бы то ни было может 
поколебать веру ученика, поколебать его преданность 
Учителю. Чтобы этого не было, он должен помнить, 
что Бог в высшей Своей сути — Кришна. Того, Кого мы 
почитаем Богом, матушка Яшода бранит и наказывает 
за баловство. Тот, Кого мы почитаем Богом, подно-
сит отцу Своему Нанде обувь на голове. Он, Верхов-
ный Господь, пленен любовью Своих преданных. В 
этом высшая гармония. Она применима и к понятию 



Разлука с Гуру

104

Свами Б. Р. Шридхар

«Гуру». Ученики видят в нем абсолютного повелителя, 
духовные братья — равного себе, друга.
	 Гуру должен оцениваться беспристрастно. Для ребен-
ка естественно считать собственную мать самой доброй 
женщиной на земле, но кому-то она не мать, а подруга 
или дочь, и вполне может оказаться не образцом доб- 
родетели. Есть такая вещь как татастха-вичар  — 
сравнительная оценка. Так вот, в выборе Гуру следует 
прибегнуть к методу сравнительной оценки. И всегда 
помнить, что абсолютное превыше относительного.
	 Распознать Ачарью весьма непросто. У Ачарьи нет 
строгих критериев. Ачарья — это всегда новый, живой 
опыт. Учитель, как и ученик, подлежит сравнительно-
му оцениванию. В Учителе абсолютное сочетается с от-
носительным. Для кого-то он безусловный авторитет, 
для кого-то друг и брат, с которым можно спорить и 
выяснять отношения. Как в миру, тот, кого вы зовете 
отцом, кому-то приходится братом, мужем или сыном. 
Абсолютное в одном лице сочетается с относитель-
ным. Но для вас на первом месте стоит абсолютное. 
Вас не должно смущать, что тот, кто для вас Гуру, для 
кого-то духовный брат. Это не должно влиять на ваши 
абсолютные отношения с Учителем. Примирить отно-
сительное и абсолютное — задача не из простых, это 
вечная дилемма. Даже в мире Кришны Его родители и 
возлюбленные не уживаются мирно друг с другом. Но 
при беспристрастной оценке становится очевидно, кто 
занимает высшее положение, и происходит гармония.



Разлука с Гуру

105

Его Милость Шри Гуру

Гуру выше, чем Бог

	 Для ученика Гуру занимает наивысшее положение — 
выше Бога. Священные писания гласят: «Гуру  ближе 
нам и дороже Бога». Бог занят делами мироздания, 
Гуру же заботится только обо мне, о моем благе. Для 
ученика Гуру милостивее Бога. Чтобы в сообществе 
преданных ученики верили в Гуру и Абсолютную 
Истину, и вера их не угасла, необходимо объяснять 
преданным доктрину сосуществования Абсолютного 
и относительного в одном лице. Иначе сообщество 
преданных уничтожат внутренние конфликты. Духов-
ные братья должны понимать, что кто-то считает их 
равного своим духовным авторитетом. В свою очередь, 
ученики должны понимать, что их непререкаемого 
Гуру кто-то почитает равным себе.
	 Духовная жизнь не ограничивается законом. Устав 
и правила духовного сообщества существуют лишь для 
того, чтобы вдохновлять человека на поиск Истины, 
поддерживать в нем духовные устремления. В против-
ном случае правила становятся орудием подавления 
души. Правила должны укреплять веру. Как и священ-
ные писания, они даны нам свыше лишь для того, что-
бы пробудить любовь. Когда в сердце приходит лю-
бовь, она приносит свободу. С приходом любви заветы 
и запреты больше не нужны, они лишь ограничивают 
любовь. Где царит любовь, там гармония и свобода. 
Если в сообществе преданных царит любовь, им не 



Разлука с Гуру

106

Свами Б. Р. Шридхар

нужны писанные законы, этикет и правила поведения. 
Рупа Госвами говорит, что вайдхи-бхакти, регулиру-
емое писаниями преданное служение, годно лишь до 
определенного уровня. Регулируемая практика помо-
гает пробудиться любви и приязни ко Всевышнему, 
далее правила лишь сковывают любовные чувства. За-
кон отступает, давая место свободному потоку любви. 
Закон необходим на начальных этапах, но он должен 
уступить место живому, сердечному чувствоизлия-
нию. Свобода — высшее достояние души. Свободное 
служение, рага-бхакти, — есть подлинное служение. 
Не служение под гнетом правил, не принужденный 
труд, но добровольное, любовное подношение сердца 
Предмету любви. Наше назначение — Вриндаван. А 
Вриндаван — царство свободного служения. Без сво-
боды служение теряет свою ценность. Без свободы 
служение превращается в принудительный труд, ра-
боту. Но любовь чужда работе. Именно ради любви 
мы отдалились от мира корысти и пришли в духовное 
сообщество. Не ради того, чтобы подчиняться новым 
правилам, а ради высокой цели, в которую верим, — 
ради Божественной любви. Этой цели служат правила 
и уставы. Этим духом должно быть пронизано обще-
житие духовных людей, духом любви, а не законом. 
Новые души приходят к нам с верой, и их веру нужно 
оберегать и пестовать, но не только это: нужно, чтобы 
их вера гармонично уживалась с верой других, чтобы 
один не ущемлял веру другого.



Разлука с Гуру

107

Его Милость Шри Гуру

Посланники свободной веры

	 Нормы духовного сообщества не могут применять-
ся к Ачарье. Иначе это подорвет веру учеников в него, 
и жизнь сообщества превратится в чистую механику. 
Когда уходит дух, вера — остается материя. Но мы по-
сланники свободной, внутренней веры в Господа. Эту 
веру нужно беречь в себе и других, взращивать, как 
нежную лозу в саду сердца, поливать ее, заботиться 
о ней. Для веры не должно быть ограничений: она 
не должна подавляться правилами и нормами. Если 
в духовном сообществе вы ограничиваете Учителя 
правилами, ученики перестают в него верить. Нель-
зя сковывать свободное излияние сердца. Движение 
Шри Чайтаньи — это движение сердца, а не правил 
и интеллекта. Интеллект не должен мешать сердеч-
ному потоку. Свободная любовь и свободная вера — 
вот ради чего мы уходим из дома и присоединяемся к 
Миссии Господа Чайтаньи. Нельзя осквернять прави-
лами эту мотивацию.
	 Правила, безусловно, полезны для упорядочения 
отношений, но они не должны вторгаться в отноше-
ния двух сердец — Гуру и ученика. Правила не долж-
ны сковывать жизнь, живую веру. У миссии есть дух, 
назначение, которые должны быть донесены до чле-
нов сообщества и сохраняться старшими. В отноше-
ниях между преданными необходимо мягкосердие. 
Есть поговорка: «Прикусив губу, не вырывай себе 



Разлука с Гуру

108

Свами Б. Р. Шридхар

зуб». Если в духовном сообществе произошло нечто 
неблаговидное, это не значит, что нужно отменить 
сердечность в отношениях и любовь. Мы  единый 
живой организм, и в наших отношениях не должно 
уйти всепрощение, рождающееся из любви. Любовью 
добьешься большего, чем правилами. Формальность 
и внешность ни к чему, если в конечном счете мы все 
слуги Божьи.

Две опасности для Ачарьи

	 Ачарью подстерегают две опасности. Первая — 
властолюбие как следствие свободы в отношениях с 
учениками. Ачарья может пристраститься к чувству 
власти над теми, кто доверился ему. Вторая — от-
клонение от идеи Учителя, что тоже происходит от 
свободы. Властолюбие и самодурство — два главных 
врага Ачарьи. Кто занимает положение Учителя, дол-
жен быть особенно внимателен к этим рискам. Поло-
жение Ачарьи опасно своими искушениями. Чтобы не 
пасть жертвой этих искушений, Ачарья должен быть 
искренен, непреклонен и предан высшему идеалу со-
знания Кришны. Без этого он не сохранит своего по-
ложения и падет. Сначала он возомнит себя владыкой 
над окружающими, абсолютным авторитетом в своем 
кругу. После останется один шаг до самодурства и без-
умия. Власть — великое искушение. Не сознавая по-
рочности власти, человек не сможет сохранить духов-



Разлука с Гуру

109

Его Милость Шри Гуру

ную чистоту. Имея власть и деньги, легко забываешь 
о том, что ты слуга. Властолюбие, присущее в целом 
всем нам, особенно искусительно для Гуру. Облечен-
ный властью Ачарьи по-прежнему обретается в мире 
эксплуатации. Поэтому какой бы высокий пост ты ни 
занял, не забывай смотреть на себя со стороны. Будь 
честен с собой: так ты убережешься от духовных неду-
гов. Признак духовного здоровья — нарастание чув-
ства собственной ничтожности. Ты духовно растешь, 
когда ощущаешь свою никчемность. Внешне ты мо-
жешь занимать самое высокое положение, но внутри 
тебя всегда должна звучать молитва: «Господи, я ни-
чтожен, я нищ духом! Ниспошли мне милость Твою! 
Сам я ни на что не годен!»

Деньги, женщины и слава

	 Если Гуру-вайшнав сходит с пути — это большое не-
счастье. Такое случается редко, но случается. Обычно 
отклонение проявляется в виде пристрастия к деньгам 
(канака), женщинам (камини) и славе (пратиштхе). 
Сначала Гуру ощущает безразличие или даже непри-
язнь к своему Гуру и заповедям писаний (шастр). В 
его речи больше нет вдохновения, когда он ссылается 
на слово своего Учителя и слово писаний. Он больше 
не чувствует влечения к Высшему. Это признак того, 
что им овладело тщеславие, гордыня (пратиштха). 
Канака, камини, пратиштха — деньги, женщины, сла-



Разлука с Гуру

110

Свами Б. Р. Шридхар

ва — это три признака, по которым можно судить о 
чистоте духовного человека (садху).
	 Первый и главный признак — гордыня, выражаю-
щаяся в отклонение от линии его Гуру. Второй при-
знак — жажда обогащения. Он не желает тратить 
деньги на служение. Пожертвования и иные доходы 
он не тратит на дело Учителя и служение вайшнавам. 
Третий — влечение к женщинам. 
	 Никто не запрещает Гуру иметь дело с деньгами, 
женщинами, почитанием учеников — но все это долж-
но служить возвышенной цели, а не собственной выго-
де и удовольствиям. Если увидели, что Гуру использует 
что бы то ни было в своекорыстных целях, серьезно 
призадумайтесь о том, Гуру ли этот человек.
	 Один-два случая отклонения ни о чем не говорят. 
Если же отклонения становятся системой, нужно серьез-
но призадуматься. Обсудить сложившуюся ситуацию с 
сообществом, при необходимости обратиться к другим 
Учителям, к которым у вас есть доверие. Если подозре-
ние оправдалось и ваш духовный Учитель отклонился 
от линии былых Ачарьев, нужно спасаться. Оставьте 
Гуру, чтобы не заразиться его болезнью. Более того, 
спасать нужно не только себя, но и ближних своих, ду-
ховных братьев и сестер, чтобы они не стали жертвой 
обмана этого псевдо-Гуру. Нужно быть искренним с со-
бой. Видишь ложь — скажи нет. Отказ от ложного Гуру 
предписан и прописан в священных писаниях, и в жизни 
я встречал такое не раз. Слепота неприемлема в духов-



Разлука с Гуру

111

Его Милость Шри Гуру

ной жизни. Надобно всегда глядеть открытыми глазами, 
оценивать себя и окружающих, в том числе того, за кем 
идешь. Прислушиваться к внутренним ощущениям.

Оставь ложного Гуру

	 Если случилось так, что Гуру сошел с пути, ученику 
следует молитвенно взывать к Святому Имени Криш-
ны. Мы склонны усерднее молиться, когда нас пости-
гает несчастье. Уход Гуру — безусловно, большое не-
счастье. Если Гуру когда-то искренне следовал своему 
Гуру, но в силу слабости или оскорблений лишается 
милости, он сбивается с пути, но он может вернуться 
через какое-то время. Он может потерять статус Гуру, 
но не перестать быть преданным. В «Махабхарате» 
(Удьйога-парва 179.25) патриарх Бхишма говорит 
своему Учителю ратных наук Парашураме:

гурoр апй авалиптасйа карйакарйам аджанатах
утпатха-пратипаннасйа паритйагo видхийатe

	 «Гуру, который не умеет отличить, что должно и 
чего не должно делать, который отклонился от пути 
к Истине, следует оставить».
	 Шри Джива Госвами говорит, что если Гуру сбился 
с пути, его следует оставить. Однако может случиться 
так, что по непостижимой воле Кришны сбившийся 
с пути Гуру возвращается к сообществу вайшнавов. 
Поэтому следует подождать, не отказываться от Учи-



Разлука с Гуру

112

Свами Б. Р. Шридхар

теля сразу, как только заметили в нем порок. Когда 
Учитель отклоняется с пути — это всегда горе для 
ученика. Об этом пишет Бхактивинод Тхакур в своей 
«Харинама-чинтамани». Отец отворачивается от ник-
чемного сына, даже исключает его из завещания, но 
если тот возвращается в лоно семьи, то вновь обретает 
отцовскую милость. Так духовный Учитель, нарушив 
завет своего Гуру, лишается его милости, но, раскаяв-
шись, бывает вновь принят. Именно об этом Кришна 
говорит в «Гите» (9.30) — апи чeт судурачарo: «Кто 
предан Мне, почитаем будет, даже если согрешил». В 
случаях отклонения твоего Гуру от линии прошлых 
Учителей следует воздержаться от скорых выводов — 
нужно выждать время и не терять рассудка.
	 В отношениях между Гуру и его духовными братья-
ми и между Гуру и учениками есть множество тонких, 
сокровенных моментов. Как Кришна, войдя в риста-
лище Камсы, предстал в разных образах перед разны-
ми людьми, — так Гуру воспринимается по-разному 
учениками и духовными братьями. Для искреннего 
ученика его Гуру всегда с Кришной. Но духовные бра-
тья могут не разделять этого видения. Возлюбленным 
Кришна являет Себя одним образом, родителям — 
по-другому. Матушка Яшода видит Его не так, как Его 
слуги или мудрецы вроде Гарги Муни. Кришна являет 
Себя таким, каким Сам того хочет.
	 Вы можете видеть человека в каком угодно свете, 
но если он для кого-то Гуру, ведите себя так, чтобы 



Разлука с Гуру

113

Его Милость Шри Гуру

вера его учеников в него не поколебалась. Вера — 
драгоценный дар человеку от Бога. Душе невероятно 
трудно собрать свою веру, свое почтение и вручить их 
Гуру. Не губите чужую веру недобрым словом, но обе-
регайте ее, вдохновляйте уверовавшего, помогите его 
вере окрепнуть. Можно иметь собственное мнение о 
духовном брате, но если оно может пошатнуть чью-то 
веру, лучше хранить это мнение при себе. Старайтесь 
не погубить веру ученика в его Гуру. Если же, к не-
счастью, Ачарья падает жертвой порока и оказывается 
неспособен служить своему Гуру, если это очевидно и 
серьезно — тогда только можно низвергать его с пье-
дестала. Но пусть Господь избавит нас от столь скорб-
ной необходимости.
	 Покуда возможно, уважайте чин Ачарьи. Если для 
кого-то это лицо — Ачарья, уважайте это. В одном 
лице сочетаются абсолютное и относительное начала, 
например, духовный брат и Учитель. Принятие кого- 
то своим Гуру придает ученикам веру, вдохновляет на 
духовные изыскания. Ученики видят скорее относи-
тельное, духовные братья — абсолютное, но они не 
должны нарушать веру новичков. Даже если полагае-
те, что человек, исполняющий роль Ачарьи, находится 
на более низком духовном уровне, чем вы, — оказы-
вайте ему при учениках и вообще при прочих людях 
почтение. Почтение его чину. В зале суда отец-адво-
кат оказывает сыну-судье почтение как старшему. 
Так должно быть устроено духовное сообщество. Меж 



Разлука с Гуру

114

Свами Б. Р. Шридхар

собой духовные братья могут фамильярничать, спо-
рить, браниться. Прилюдно, перед учениками, они 
должны вести себя друг с другом учтиво. Это — залог 
мира внутри духовного сообщества.

Вьяса может не знать

	 Это верно, что ученик видит в своем Гуру воплоще-
ние совершенства, но сам Гуру видит себя ничтоже-
ством. Когда Шридхара Свами написал свой, отличный 
от традиционных, комментарий к «Шримад-Бхагава-
там», ученые-богословы того времени, особенно по-
следователи Шри Шанкары, поначалу не признали 
его. Но просто отвергнуть его они не решились: уж 
сильно комментарий был красив и логичен. Тогда они 
решили подвергнуть его суду Господа Шивы, положив 
свиток в храме Вишванатхи. Скоро из алтаря прозву-
чал глас Мирового Владыки:

ахам вeдми шукo вeтти вйасo вeтти на вeтти ва

	 «Истинный смысл «Бхагаватам» трудно постижим. 
Я знаю его, Шука знает в совершенстве, Вьяса же, на-
писавший ее, может и не знать» («Чайтанья-чарита- 
мрита», мадхья-лила, 24.314).
	 В Своем наставлении Санатане Господь Чайтанья 
говорит:
	 — О Санатана! Кришна изливает тебе милость через 
Меня. Я говорю с тобой будто в бреду. Через Меня, но 



Разлука с Гуру

115

Его Милость Шри Гуру

мимо Меня к тебе идет благодать. К тебе идет Истина, 
но Сам Я не ведаю ее». Удивительно, против логики, 
но это факт. Тот, через кого к нам приходит Истина, 
может сам не знать ее. В мире духа все возможно.
	 Во время Второй мировой войны у входа в Далха-
узи-сквер в Калькутте висел плакат. На нем был изо-
бражен военный мундир и надпись: «Просто надень 
форму — она подскажет тебе, что делать». Так и с чи-
ном Гуру: если человек принял на себя эту роль, он по 
наитию поймет, что нужно делать. Если ты искренен — 
Господь поможет. «Бог помогает тому, кто помогает 
себе». Если душе был ниспослан этот вид служения, 
пусть даже случайно, — значит так захотел Всевышний, 
значит между Ним и ею уже существует связь. И если 
ты искренен в своих стараниях, помощь свыше при-
дет. У искренней души Учитель не обманщик. Искрен-
нюю душу Господь поддержит через любого Гуру.
	 Гуру, что дал тебе Святое Имя, вечно связан с то-
бой. Он может также дать тебе мантру гаятри, связу-
ющую тебя с духовным миром. Она важна, но не так, 
как мантра Святого Имени. Ее можно получить и от 
другого лица. 
	 Гуру, который приглашает душу в воспевание Свя-
того Имени Кришны, — самый важный Гуру (нама-гу-
ру). Следующий по значимости — Гуру, посвящающий 
в духовную мантру гаятри (дикша-гуру). Это может 
быть одно лицо, может быть два разных. Оба они по-
читаемы согласно их достоинству.



Разлука с Гуру

116

Свами Б. Р. Шридхар

Мантра: круг внутри круга

	 Джива Госвами утверждает, что в основе мантры 
гаятри лежит Имя Кришны. В мантре есть и иные 
слова, но Святое Имя составляет ее суть. Если из ман-
тры убрать Имя Кришны и заменить его другим име-
нем, мантра утратит силу. Если заменить Имя Криш-
ны, например, на Шиву, то мантра отнесет душу к 
Шиве. В любой мантре присутствует имя, которое и 
составляет ее суть и ее силу.
	 Если ты получил Имя Кришны, то получение ман-
тры гаятри необязательно. 

нo дикшам на ча сат-крийам на
ча пурашчарйам манаг икшатe
мантрo ’йам расана-сприг эва 

пхалати шри-кришна-наматмаках

	 «Кто изрек однажды без оскорблений Имя Криш-
ны, достиг всех духовных высот. Ему больше нет на-
добности совершать очищающие обряды и шесть ве-
ликих таинств праведной жизни. Ему не надобна даже 
мантра гаятри» («Падьявали», 29).
	 Мы используем гаятри-мантру как вспоможение 
главной молитве — Имени Кришны. Для иных целей 
она не нужна. Имя Кришны совершенно, Его одного 
вполне достаточно для служения Всевышнему. Гаятри 
помогает избавиться от порочных мыслей (апарадх) и 
умопомрачения (абхас) в минуты взывания к Имени 



Разлука с Гуру

117

Его Милость Шри Гуру

Кришны. Мантра гаятри полезна как вспомогатель-
ное средство.
	 Имя Кришны и мантру гаятри можно сравнить с 
большим и малым кругами. Имя — большой круг. Он 
охватывает все сферы бытия — от высшего уровня до са-
мого низшего. Гаятри — малый круг внутри большого. 
Гаятри не способна проникнуть в самые низшие сферы 
мироздания. Но Имя способно. Гаятри поднимает душу 
до уровня спасения, выше возносит уже Имя Кришны. 

	 Имя нисходит даже к неприкасаемым и дикарям. 
Каждый может принять Святое Имя. Но не каждый 
достоин получить мантру гаятри. Душа удостаивается 
мантры гаятри лишь на определенном уровне зрело-
сти. И сила гаятри заканчивается на уровне спасения.



Разлука с Гуру

118

Свами Б. Р. Шридхар

кришна-мантра хаитe хабe самсара мoчана
кришна-нама хаитe пабe кришнeра чарана

	 «С Именем Кришны на устах ты изживешь мир-
ские привязанности и достигнешь освобождения. Кто 
поет Имя Кришны, тот держится за стопы Всевышне-
го» («Чайтанья-чаритамрита», ади-лила, 7.73).
	 Мантра гаятри несет в себе освобождение, на этом 
ее действие завершается. Имя же ведет дальше, до 
самой вершины. От низшего уровня до высшего. В 
Святом Имени нет просьбы. Это крик отчаяния. Вос-
клицая Имя Божье, мы ничего не просим. Мы плачем 
сердцем. Мы восклицаем Имя Владыки без надежды на 
спасение. Спасение давно пройдено с мантрой гаятри. 
	 И потому как мантра гаятри охватывает лишь 
определенную сферу бытия, а Имя — всё, Гуру, вру-
чивший тебе Имя (нама-гуру), почитается превыше 
всех; затем идет гаятри-мантра-гуру, и после — все 
остальные вайшнавы.

Духовный брат в качестве Гуру

	 Но случается, что человек получает второе посвя-
щение, посвящение в гаятри, от своего духовного бра-
та. В таком случае ему следует относиться к духовно-
му брату скорее как к Гуру. Одно и то же лицо может 
одновременно быть и духовным братом, и Учителем. 
Все зависит от временных рамок в отношениях. В 



Разлука с Гуру

119

Его Милость Шри Гуру

данный отрезок времени он Гуру, в вечности — брат, 
ученик твоего Гуру. В повседневной жизни к брату, 
что вручил тебе духовную мантру, следует относиться 
скорее как к Учителю.
	 Когда душа возносится в духовный мир, не то что 
мантра гаятри, но и воспевание Имени Божьего теряет 
былую значимость, на первое место выходит определен-
ное служение Кришне, и это служение, яркое и явное, 
отныне определяет бытие души. Имя Кришны стано-
вится фоном, на котором осуществляется служение, оно 
поддерживает деятельность преданной души, наполня-
ет его силою. Когда душа входит в определенный клан 
Божьих слуг, в определенный вид отношений с Ним, 
она оказывается под началом предводителя группы, на-
пример, Субала или Баладевы, если речь идет о друже-
ских отношениях (сакхья-раса). Жизнеутверждающим 
началом становится служение, в Имени же присутству-
ет животворящее начало. В той реальности все вокруг 
воспринимаются как Гуру, притом что между ними 
существует иерархия. Жизнь в обители Кришны — се-
мейственная, клановая жизнь. Ты видишь своего Гуру, 
но действуешь под началом своего непосредственного 
предводителя, у которого тоже есть свой предводитель. 
В такой иерархии служения душа постепенно преобра-
жается, обретает необходимый ее служению образ. В 
том мире каждый пребудет под началом слуги выше-
стоящего слуги. Там первостепенный долг — служить 
своему предводителю и следовать его указаниям.



Разлука с Гуру

120

Свами Б. Р. Шридхар

	 Понять, как у души может быть два Гуру одновре-
менно, весьма непросто. Для этого нужно выйти за 
рамки формальностей. Это понимание приходит с 
погружением в духовную реальность. Тогда ученик 
распознает подлинный образ Гуру — того, кто откры-
вает ему реальность Кришны. Формальные различия 
исчезают с пониманием назначения Учителя, меняет-
ся и способ его почитания. Когда душа приобщается к 
потоку божественной любви, что нисходит через Гуру, 
она способна принять этот поток, независимо от того, 
откуда он исходит. Она видит, что единый Гуру пред-
стает пред нею в разных обличиях, и в их посланиях 
нет противоречий и нет соперничества.
	 На вид эти Гуру различны, но в сути они едины, 
ибо цель их едина. Они сошествуют в здешний мир 
не для того, чтобы опровергать учения друг друга, но 
чтобы бороться с людскими предрассудками. Если 
разглядеть цель, ради которой мы обращаемся к Гуру, 
то можно легко выстроить отношения и с неформаль-
ным Гуру (шикша), и с формальным (дикша), и с тем, 
кто первоначально указал тебе на духовные ценности 
(вартма-прадаршака).
	 Мы бесконечно обязаны всем своим Гуру. Они 
наши доброжелатели. Они бесконечно милостивы. 
Они наши хранители. У человека может быть много 
хранителей, которые по-разному о нем заботятся. 
	 Гуру, как и Кришна, сошествует в мир со своими 
спутниками, друзьями и знаками отличия. Однако 



Разлука с Гуру

121

Его Милость Шри Гуру

спутники Гуру, как правило, — это души, привлеченные 
ситуативно; очень немногие — его вечные спутники.

Явный и очевидный: как распознать Гуру, 
если он явится в ином облике

	 Сарвабхаума Бхаттачарья однажды заявил Гопи-
натху Ачарье, что Чайтанья не может быть Божьим 
воплощением. На что Гопинатх ответил: 
	 —  Ты говоришь так, потому что не сведущ в писа-
ниях.
	 —  В шастрах, — возразил Сарвабхаума, — сказано, 
что Бог не сошествует на Землю в мрачный век Кали. 
Он является в три юги, потому Его величают Три-юга.
	 — Но в «Шримад-Бхагаватам» и «Махабхарате» 
упоминается о Божьем сошествии в Кали-югу. Тебе 
ли не знать этого? 
	 Сарвабхаума улыбнулся:
	 — Ступай лучше домой, подкрепись, отдохни, а по-
том приходи учить меня тому, что сказано в писаниях, 
что не сказано.
	 — Невозможно постичь Бога ученостью и логикой. 
Лишь милостью Его душа Его узрит: атхапи тe дeва 
падамбхуджа-двайа прасада лeшанугрихита эва хи 
(«Шримад-Бхагаватам», 10.14.29).
	 — Значит, утверждаешь ты, на тебя низошла Его 
милость, на меня — нет. Почему? Чем ты это дока-
жешь?



Разлука с Гуру

122

Свами Б. Р. Шридхар

	 — Это очевидно: я вижу Его, а ты нет: васту-вишайe 
хайа васту-гьяна васту-таттва-гьяна хайа крипатe 
прамана. Следовательно, Он милостиво дозволяет мне 
видеть Его, а тебе не дозволяет. («Чайтанья-чаритам- 
рита», мадхья-лила, 6.89).
	 Как распознать Гуру в другом обличии? Внутрен-
ним ощущением. Гуру связывает нас с подлинной ре-
альностью. Душа чувствует соприкосновение с ней, и 
тот, кто дает нам ощутить ее, — наш подлинный Гуру, 
в каком бы обличии он ни явился. Ни по каким внеш-
ним признакам нельзя распознать Гуру.
	 Наш Гурудев говорил так: если урожденного в тем-
нице, который никогда света белого не видел, пригла-
сить посмотреть на солнце, он возьмет с собой фо-
нарь. Сколько бы ты ни убеждал его, что фонарь ему 
не нужен, что солнце видно без фонаря, он не поверит 
тебе. Он до последней минуты будет уверять тебя, что 
без фонаря ничего нельзя увидеть. Единственный спо-
соб — силой схватить его и вытащить на солнце. Лишь 
тогда он поймет, что светило видно с помощью него 
самого. Оно очевидно, потому что лучезарно.
	 То же самое происходит, когда душа соприкасается 
с Истиной. Ни логика, ни доказательства, ни свиде-
тельства третьих лиц не заменят прямого опыта. Ибо 
Истина явна и очевидна.
	 В «Шримад-Бхагаватам» (11.22.34) говорится: «ат-
ма-паригьяна-майо — не то, что Бог, даже душа оче-
видна». Одни утверждают, что Бог есть, другие — Его 



Разлука с Гуру

123

Его Милость Шри Гуру

нет и не было. Этот спор столь же вечен, сколь бес-
смыслен. У кого нет глаз, не увидят Солнца, но вечно 
будут доказывать, что оно не существует.
	 У кого нет прямого опыта, будет бесконечно от-
вергать существование как отдельной, так и всеобщей 
души. У кого есть такой опыт, в этом не сомневается! 
Для сов не существует солнца. Личный опыт — наи-
высшее доказательство Истины: васту-таттва-гьяна 
хайа крипатe прамана.
	 Если урожденному слепым открыть глаза, он по-
разится окружающему его миру, его многоцветию и 
формам. Зрячего невозможно убедить в том, что цве-
тов и форм не существует. Те, кто пытается убедить 
зрячего в том, что цвета не существует, вызывают у 
него жалость. Кому открывается Бог, видят Его. И ни-
какой слепец не убедит его в обратном. Кришну видит 
лишь тот, кому Он пожелал явить Себя.

Образ Вселенной

	 Когда Кришна прибыл на переговоры Пандавов и 
Кауравов с предложением о мире, Дурьодхана решил 
пленить Его, главного заступника своих врагов. Он 
рассудил так: если нынче он заключит Кришну в тем-
ницу, Пандавы умрут от горя, и войны не будет. Осу-
ществление плана поручили Духшасане. Тот, выждав 
момент, подобрался с веревкой к Кришне в самый 
разгар переговоров. Сатьяки, заподозрив неладное, 



Разлука с Гуру

124

Свами Б. Р. Шридхар

выхватил меч и бросился на защиту Кришны, но Гос-
подь с улыбкой на лице остановил его. В следующий 
миг Он явил Себя Духшасане в таком образе, что тот 
потерял ощущение пространства и времени.
	 Кришна предстал перед злодеем в виде Вселенной 
в ее бесчисленных образах. Духшасана растерялся от 
того, что не знал, какой из образов Кришны связывать. 
Лики Кришны окружали его повсюду. Везде с Ним 
были Арджуна, Баладева, ангелы; мудрецы и пророки 
славили Кришну и падали пред Ним ниц. Бхишма и 
Дрона воздавали Ему почтение. Духшасана оцепенел: 
сама Вселенная была Кришной. Вдруг появляется свя-
той странник Нарада с толпой старцев и тоже начина-
ют славить Кришну на все лады.
	 Отец Дурьодханы и Духшасаны, слепой государь 
Дхритараштра, почувствовал, что в собрании проис-
ходит что-то необычное. 
	 — Кришна, — обратился он к Гостю, — я слышу 
чудное пение, это Тебе поет славу Вселенная. Но я не 
способен видеть ни Тебя, ни тех, кто Тобой восторга-
ется. Господи Чудотворец, даруй хотя бы на миг зря-
чие глаза, чтобы узреть Тебя!
	 — Чтобы увидеть Меня, тебе не нужно глаз, — от-
вечал Дхритараштре Кришна. — Я просто велю тебе 
видеть, и ты увидишь. 
	 По воле Кришны слепец прозрел, физически оста-
ваясь слепцом. Физический изъян не помеха узреть 
Кришну.



Разлука с Гуру

125

Его Милость Шри Гуру

Ультразвук
 
	 Способность видеть Высшее даруется свыше. Фи-
зическими чувствами невозможно осязать Бога. Что 
там видеть Бога, если мы не можем видеть за грани-
цами видимого спектра и слышать за границами зву-
ка! Солнце, Луна, звезды — все небесные тела изда-
ют оглушительный гул, но наши уши не в состоянии 
воспринять его. Мы не слышим ультразвук, не видим 
ультрафиолетовое и инфракрасное излучения. Чув-
ства воспринимают все в ограниченном диапазоне.

Берет ли Учитель на себя ответственность 
за возвращение ученика к Богу?

Как ученику сохранить связь с Гуру после 
того, как тот покидает здешний мир? 

	 Гуру, писания и духовное лицо (садху) — суть одно. 
Если их разделять, то неизбежно будешь думать, что 
духовный рост зависит от внешней реальности. Изо-
бражение Учителя имеет к Учителю отношение, но 
изображение — не Учитель. Мы видим глазами и слы-
шим ушами не Учителя, но его проявление. Это еще не 
подлинный опыт Гуру. Опыт приходит, когда мы уме-
ем слышать сердцем, но не ушами. Восприятие Гуру 
осуществляется через идею, которую он внедряет в 
наше сердце. 
	 Сознание Кришны — это передача идеи из сердца в 
сердце. Это подчинение всего своего существа идее лю-



Разлука с Гуру

126

Свами Б. Р. Шридхар

бовного служения Кришне. Если упустить из виду идею, 
даденную Учителем, вся наша деятельность сведется 
к идолопоклонству. Следовать форме — значит по-
клоняться бездушному кумиру. Почему среди прочих 
людей именно этого мы выбираем своим Гуру? Потому 
что он несет определенное послание, некую идею, что 
нам пришлась по душе. Это критерий Гуру. Гуру — тот, 
кто открывает и проясняет идею, а не тот, кто имеет 
соответствующую внешность и звучание. Гуру — тот, 
кто изнутри направляет тебя во внутренний мир.

Религиозные джунгли: 
почему в мире так много религий

	 Каждая отдельная религия — своеобразный путь 
к Истине. В «Шримад-Бхагаватам» Уддхава спраши-
вает Кришну, отчего к Высшей цели ведет столько 
разных путей? Действительно ли разные пути ведут к 
одной цели? И если да, все ли они одинаково хороши, 
или одни имеют преимущества перед другими? Криш-
на отвечает: 
	 — В начале творения Я изнутри являю Брахме еди-
ную Истину, единый путь. Брахма передает ее ученикам. 
Но в силу разности восприятия то, что исходит от Учи-
теля, не всегда совпадает с тем, что приходит ученику. 
Так со временем искажается единое знание. То, что Я 
передал Брахме, было единым. Знание, которое Брах-
ма передал своим ученикам, попав в почву их сердец, 



Разлука с Гуру

127

Его Милость Шри Гуру

исказилось. При каждой последующей передаче неког-
да единое знание искажалось все больше и больше.
	 Из-за того, что материя переменчива, меняется и 
духовное знание, соприкоснувшееся с ней. Во-первых, 
разница восприятия меняет знание, во-вторых, раз-
ная преемственность предполагает различный способ 
подачи знания.
	 Так шаг за шагом Истина искажается, пока религи-
озный мир не превращается в непролазные джунгли. 
Одни делают акцент на аскетичности, другие — на до-
брых поступках, третьи — на обрядах. Религий беско-
нечное разнообразие. Одни сосуществуют друг с дру-
гом, иные враждуют. Но всех их объединяет принцип 
веры. В отличие от атеизма, который не признает Выс-
шую Реальность. Религиозный человек признает Исти-
ну выше себя и познает ее, как низшее познает высшее. 
Атеист полагает Истиной себя и познает мир свысока. 
	 Кришна говорит, что Он Сам нисходит в мир, что-
бы восстановить закон: «йада йада хи дхармасйа гланир 
бхавати». Когда религия приходит в упадок, Кришна 
возрождает ее Самолично либо с помощью Своего 
представителя.
	 Религии различны, но в сути своей все они призыва-
ют к спасению. Кто видит суть религии, будет спасен. 
Прочие, сколь ревностно религиозны они ни были, 
обречены блуждать во тьме невежества, и путь их к 
свободе долог. Но однажды, обретя связь с подлинным 
Гуру, душа становится на путь Истины. Так Кришна 



Разлука с Гуру

128

Свами Б. Р. Шридхар

вещает Уддхаве в Одиннадцатой книге «Шримад-Бха-
гаватам». Кто ищет суть, то есть искренен с собой, тот 
не заблудится в джунглях. Честность с собой — вот 
истинная религия.

Старуха и мулла

	 Не каждый ученик способен уловить дух учитель-
ского слова. Есть история про муллу и старушку. Одна 
старушка каждый день приходила в мечеть послушать 
Коран от местного муллы. И всякий раз, когда он на-
чинал толкование Священного слова, она горько пла-
кала. Однажды мулла спросил ее:
	 — Матушка, что в моих речах так трогает вас, что 
вы заливаетесь слезами?
	 — У меня была коза, о, почтенный, — ответила ста-
рушка, — у нее борода была точно, как у вас. Когда 
она щипала травку, она так же, как вы, трясла голо-
вой. Она так любила меня. Так любила. Вы напомина-
ете мне мою козу, поэтому я прихожу вас послушать.
	 Так устроен человек: может слушать из уст Учителя 
Божественное слово и плакать по козе.
	 Кришна приходит в здешний мир, неузнанный 
многими. Среди Иисусовых учеников один оказался 
предателем. За час до этого Иисус печально молвил: 
«Один из вас предаст Меня. Он не признал Меня и 
предаст». Быть подле великой личности — не значит 
постичь его слово. Получить посвящение — не значит 



Разлука с Гуру

129

Его Милость Шри Гуру

стать учеником. Стать учеником — не значит постичь 
учение. Вначале мы получаем лишь начальный ка-
питал, и нужно приложить немало усилий, чтобы он 
приумножился. Не думайте, что прикоснувшись к Ис-
тине, вы Ее постигли. Кто действительно идет к Ней, 
все больше ощущает свою перед Ней ничтожность. 
Конечно, иногда нужно подбадривать себя. То, во что 
я верю, — Истина. В пути это необходимо. Но пусть 
это будет актом веры, но не самоуверенности.
	 Будучи всемирно признан при жизни гением, Нью-
тон говорил:
	 — Никто, кроме меня самого, не знает, насколько я 
невежественен. Я малое дитя, собирающее песчинки 
на берегу бескрайнего океана знания. Вы полагаете, 
будто я постиг мир. А я постиг лишь то, что мир бес-
конечно непостижим. Я превосхожу вас лишь в том, 
что знаю, что ничего не знаю. Вы полагаете, мир по-
знаваем, а я полагаю — нет.
	 Кто имеет дело с Бесконечным, должен сознавать 
свою ничтожность пред Бесконечным. Тогда Оно от-
крывает доступ высшего света в сердце ищущего. До-
ступ для милости. Понять слово Гуру — непростая за-
дача. Гуру — бесконечен. Словом своим он открывает 
доступ к Бесконечному. Потому не следует ограничи-
вать слово Учителя рамками собственного понима-
ния. Ошибается тот, кто думает, что, услышав Гуру, он 
его понял. Мы — ученики и всегда останемся ими.





Ученическая преемственность

131

Его Милость Шри Гуру

Брахма–Мадхва–Гаудия Сампрадая

Шри Кришна
Брахма
Нарада 

Вьясадев 
Мадхвачарья 
Падманабха 

Нрихари  
Мадхава 

Акшобхья 
Джая Тиртха
Гьяна Синдху

Даянидхи 
Видьянидхи 
Раджендра 

Джаядхарма 
Пурушоттам 

Брахманья Тиртха
Вьяса Тиртха

Ученическая
преемственность



Ученическая преемственность

132

Свами Б. Р. Шридхар

Лакшмипати 
Мадхавендра Пури

Ишвара Пури (Нитьянанда, Адвайта)
Шри Кришна Чайтанья

Рупа Госвами (Сварупа Дамодара, Санатана Госвами)
Рагхунатх Дас Госвами, Джива Госвами

Кришнадас Кавирадж Госвами
Нароттам Дас Тхакур

Вишванатх Чакраварти Тхакур
Баладев Видьябхушан

Джаганнатх Дас Бабаджи
Бхактивинод Тхакур

Гаура Кишор Дас Бабаджи
Бхактисиддханта Сарасвати Тхакур

Б. Р. Шридхар Дев-Госвами
Б. С. Говинда Дев-Госвами

Совет Ачарьев Шри Чайтанья Сарасват Матха



Преемственность наставников

133

Его Милость Шри Гуру

Наша учительская преемственность (гуру-парампара) — 
это цепь тех, кто придерживается одного идеала, кто 
держится сути, а не формы. В нашей линии наставле-
ние (шикша) важнее посвящения (дикша). Гимн на-
шей парампары, написанный Шрилой Бхактисиддхан-
той Сарасвати, гласит:

махапрабху шри чайтанйа 
радха-кришна нахе анйа

рупануга джанера дживана

	 «Шри Чайтанья Махапрабху — не кто иной, как 
Радха и Кришна в одном Лице — передал сие живое 
знание через Рупу». 
	 Истина сознания Кришны нисходит через канал 
Гуру-наставников. В линии нашей учительской преем-
ственности находятся те, кто передает знание, но не 
посвящение. Наша преемственность не формальная, 
но сущностная. Неважно, от кого ты принял посвя-
щение, если ты воспреемник и передатчик истинного 
знания.

Преемственность
наставников



Преемственность наставников

134

Свами Б. Р. Шридхар

	 Посвящение (дикша) — по большому счету фор-
мальность. Знание передается не через посвящение, 
но через наставление (шикша). Нам здорово повезет, 
если наш посвящающий и наставляющий Гуру — одно 
лицо. Часто это не так. Разные Гуру находятся на раз-
ных уровнях. В писаниях (шастрах) приводятся при-
знаки не только Гуру, но и ученика. Не только Гуру мо-
жет быть компетентен и некомпетентен, но и ученик. 
Гуру — семя, ученик — почва. Лишь когда живое семя 
падает в плодородную почву, рождается добрый плод.
	 Главное — это содержание, сознание Кришны, а отку-
да оно приходит — второстепенно. В «Бхагавад-гите» и 
«Шримад-Бхагаватам» Кришна говорит: «От Меня ис-
ходит свет знания, который в миру постепенно угасает. 
В должный срок Я прихожу и снова озаряю мир све-
том знания. Иногда поручаю Моему посланнику (па-
рампара) расчистить путь для Меня, вдохнуть свежую 
силу, вложить новый капитал в Мое богатство».
	 Сознание Кришны бывает разного уровня. Задача 
Гуру — научить ученика не только отличать Истину от 
лжи, но и различать между разными гранями Истины. 
Истина может являться через разные каналы. Ни у 
кого нет монополии на Кришну. Подлинный Гуру на-
учит ученика — при условии, что тот искренне жаждет 
Истины, — различать подлинное сознание Кришны от 
подделки и различать разные уровни сознания Криш-
ны. Кому Учитель открыл очи, узнает Истину, где бы 
она ни проявилась.



Преемственность наставников

135

Его Милость Шри Гуру

Духовные световые годы

	 На первый взгляд кажется, что в нашей духовной 
преемственности есть промежутки, в которых отсут-
ствуют Гуру. Но это не так. Просто мы не указываем в 
списке формальные передаточные звенья. Чаще все-
го это посвящающие Учители. Передаточным звеном 
является не плоть, но дух. В научном сообществе, оче-
видно, преемником Ньютона был Эйнштейн, хотя по-
следний родился через сотни лет после первого. Мы 
не упоминаем менее значимых ученых, появившихся 
в этом промежутке времени. Мы говорим, что науч-
ная мысль развивалась от Галилея к Ньютону и Эйн-
штейну, опуская имена промежуточных фигур. При 
масштабировании карты становятся не видны малые 
населенные пункты. В больших масштабах расстояния 
измеряются световыми годами, а не километрами. Так 
и в ученической преемственности учитываются зна-
чимые хранители традиции.
	 В нашей парампаре между Учителями Баладевой Ви-
дьябхушаной и Джаганнатхой Дасом Бабаджи — почти 
столетний перерыв. Но это не значит, что между ними 
нет связи. В духовной преемственности время не имеет 
значения. Дух вне времени и пространства, и переда-
ется духовное знание не через время и расстояние, но 
через сердце. В здешнем мире поток духовной Истины 
непременно размывается и разбавляется невежеством 
и предрассудками. Каждый раз, когда Истина искажа-



Преемственность наставников

136

Свами Б. Р. Шридхар

ется невежеством, когда смешивается с полуистиной и 
ложью, является Кришна либо посланники Его и вос-
станавливают Истину в ее изначальной чистоте (йада 
йада хи дхармасйа гланир бхавати бхарата). 
	 Поток духовной Истины — живой поток. Господь 
недремно взирает на нас, и, когда требуется очистить 
этот поток от скверны искажений или возродить из 
забвения, Он сошествует в зримый мир. Кришна го-
ворит Арджуне: «Истину, что ныне ты слышишь от 
Меня, некогда, много-много лет назад, Я открыл Ви-
васвану. Но в сознании мирян она со временем иска-
зилась, потому Я вновь вещаю эту Истину тебе».

Преобразование религии

	 В материальном мире в духовный поток непременно 
вмешивается материальная мотивация. Истина замут-
няется своекорыстием. Потому Кришна сошествует в 
мир либо Сам, либо через Своего гонца и восстанав-
ливает Истину в ее первоначально чистом виде. Не-
чистые помыслы людей искажают Истину, Кришна 
возвращает ей первозданную чистоту.
	 Если выстраивать линию Учителей формально или 
в исторической перспективе, в ней окажутся и те, кто 
исказил первоначальную доктрину. Разум нам дан для 
того, чтобы, минуя незначительные или даже тлетвор-
ные фигуры, провести линию меж представителями 
значимыми. Кто жаждет Истины, соединит в единую 



Преемственность наставников

137

Его Милость Шри Гуру

династию ее провозвестников, которые и есть наша 
учительская династия (парампара).
	 Учительская преемственность — это не формаль-
ная связь. Иногда эстафета осуществляется из рук 
в руки, иногда на зримом уровне она прерывается и 
вновь возвращается спустя два или три поколения — 
как в случае с Прахладой Махараджем. Он был бла-
гочестивым правителем и поборником закона Божь-
его, но сын его стал нечестивцем; внук же явил миру 
небывалую набожность. Даже в династических связях 
такое случается, а в духовной линии и подавно: поток 
Истины отклоняется под влиянием предрассудков и 
заблуждений. Потому важно выделять значимые фи-
гуры в цепи Учителей.

Коперник, Галилей, Ньютон и Эйнштейн

	 Предположим, некий ученый исследует предмет. Его 
изыскания продолжает другой ученый спустя несколь-
ко поколений. Еще через несколько поколений его сме-
няет третье лицо и продолжает изыскания. Чтобы от-
следить линию научной мысли, не обязательно читать 
труды всех звеньев, достаточно только значимых.
	 До Галилея значительный вклад в физику внес Ко-
перник, после — Ньютон. После Ньютона уже через 
пару столетий их линию продолжил Эйнштейн. В про-
межутке между Ньютоном и Эйнштейном было много 
замечательных физиков, но значимый вклад в науку 



Преемственность наставников

138

Свами Б. Р. Шридхар

внес именно Эйнштейн, продолжив линию предшес- 
твенника, которого он физически не знал. Важна ли-
ния мысли, но не физическая связь. То же самое в 
духовной традиции.
	 Не понимающие этой простой истины руководству-
ются лишь внешними признаками. Для них получив-
ший посвящение от Гуру непременно становится его 
учеником. Ученик — это тот, кто хранит идею, а не 
атрибуты. Для невежественных гуру-парампара — те-
лесная преемственность. Однако прозревший в духе 
может увидеть, что идея, даденная первым Ачарьей, 
не находит своего продолжения во втором и третьем. 
А в четвертом она возрождается в первозданной чи-
стоте. Учительская цепь Гаудия-сампрадаи, берущая 
свое начало от Шри Чайтаньи Махапрабху, едина и 
непрерывна, но звеньями ее становятся лишь те, кто 
внес существенный вклад в развитие идеи любовной 
преданности.
	 Например, вклад Баладевы Видьябхушаны в нашу 
линию ничуть не меньше, чем ее выдающихся предста-
вителей. Но формально он принадлежит к Мадхва-сам-
прадае. Его комментарий к «Веданта-сутре» привел 
многих людей к гаудия-вайшнавизму. Наши Ачарьи вы-
соко ценят чистоту его мысли, признают его труды, а 
самого принимают Учителем всех вайшнавов.
	 Шастра-гуру, шикша-гуру, дикша-гуру и нама-гуру — 
все они составляют одну нить, соединяющую нас с 
надмирной Истиной. Такова наша традиция. Мы при-



Преемственность наставников

139

Его Милость Шри Гуру

нимаем авторитетом любого, кто указует нам на под-
линного Кришну и раскрывает истину о наших с Ним 
отношениях. Потому мы почитаем и шастра-гуру, и 
шикша-гуру, и дикша-гуру, и мантра-гуру, и нама-гуру.
	 Мы выражаем великое почтение Раманудже, главе 
не нашей вайшнавской школы, но презираем сахад-
жиев — подражателей, которые лишь внешне принад-
лежат к линии Махапрабху, но искажают Его учение. 
Формально они числятся в линии Махапрабху, Рупы 
и Санатаны, но сущностно они ей чужды. Они не свя-
заны с Махапрабху, а лишь притворяются. И вся их 
так называемая практика — сплошное притворство.
	 Рамануджа, Мадхвачарья, Нимбарка — все они внес-
ли значительный вклад в развитие идеи преданности. 
Мы принимаем их авторитет. Мы признаем их своими 
Учителями, хотя формально они принадлежат другим 
линиям. Но мы отвергаем так называемых «храните-
лей» традиции, которые лишь извращают высокую 
идею преданности.
	 Что важнее — нос или дышать? Конечно, дышать. 
Что проку в носе, если ты задохнешься? За формой 
легко утратить суть. Ачарья определяется не по фор-
мальным признакам, но по власти связать нас с Исти-
ной. У истинного вайшнава ученик может и не быть 
вайшнавом. Примеров тому множество. Об этом гово-
рит и Господь в «Бхагавад-гите» (4.2) «Са каленеха 
махата його наштах парантапа — со временем зна-
ние утрачивается». Одни оказываются под влиянием 



Преемственность наставников

140

Свами Б. Р. Шридхар

предрассудков, другие корыстны, третьи вовсе неве-
рующие — все они так или иначе искажают или даже 
убивают Истину. Потому физическая преемственность 
не так важна, как передача сущностного знания.
	 Откуда бы ни шел поток Истины — от Рамануджи, 
Мадхвы или Нимбарки, — мы принимаем его. Мы при-
нимаем кого угодно в той мере, в какой он подает нам 
суть, и отвергаем последователя собственной тради-
ции, если он — подражатель. Сын политического лиде-
ра не обязательно придерживается взглядов отца, хотя 
их связывает кровное родство. Напротив, мы призна-
ем преемником политика любого, кто придерживается 
его взглядов. Сын врача не обязательно врач. То же и 
в ученической преемственности, не каждый формаль-
но принадлежащий традиции является ее хранителем. 
Кто не соответствует требованиям, пусть он получил 
всевозможные посвящения, не должен признаваться 
последователем и воспреемником традиции.
	 Истину следует принимать, откуда бы она ни звуча-
ла. Наш Гуру — всякий, кто являет идею преданности 
в понимании Шри Чайтаньи Махапрабху. Гуру не об-
наружить по внешним признакам. Гуру — тот, в ком 
обнаруживается живое воплощение чистой мысли и 
понимания, которые Шри Кришна Чайтанья даровал 
нам в качестве спасения.
	 Формально Баладева Видьябхушана принадлежит 
Мадхва-сампрадае. Но после знакомства с трудами 
Вишванатхи Чакраварти он начинает придерживаться 



Преемственность наставников

141

Его Милость Шри Гуру

гаудия-вайшнавской доктрины. Детально комментиру-
ет «Шримад-Бхагаватам» и «Шат-сандарбху» Дживы 
Госвами. Его светлый разум вносит неоценимый вклад 
в нашу традицию. Он воистину Гуру для гаудия-вайшна-
вов.
	 «Если родня не признает моего Гуру и Махапрабху, 
я откажусь от нее», — так говорил Шрила Бхактисид-
дханта Сарасвати о значимости шикша-гуру-парампа-
ры. Мы преклоняем голову пред любым Учителем, кто 
поддерживает живой поток любви к Богу и возвещает 
о ней. Русло этого течения может быть извилистым, 
но оно идет от Гуру. Важна суть, но не внешность.

Извилистый путь к Истине

	 Ради чего человек оставляет узы мира, семью и 
общество? Ради поиска Абсолютной Истины. Откуда 
бы ни пролился ее свет, нужно следовать туда. Если 
кто-либо указывает душе путь, где утолит она свою 
жажду, нужно принять сей совет. Путь к Истине не 
обязательно прямолинеен. Ищущему блага важна не 
внешность, но суть. Если путь к цели извилист, нужно 
идти извилистым путем. Предрассудительно как раз 
выбирать прямой путь, когда дорога свернула в сто-
рону. Из гордыни, невежества или строптивости идти 
туда, где когда-то тебе привиделась Истина. Это не 
поиск Истины, но желание подчинить Ее себе. Пред-
рассудками человек заслоняет от себя Истину. Ищу-



Преемственность наставников

142

Свами Б. Р. Шридхар

щий всегда должен быть готов изменить маршрут ра- 
ди собственной же пользы.
	 Я не слуга того, иного или третьего. Я слуга Маха-
прабху. Я куда угодно сменю направление движения, 
если это приблизит меня к моему Господину. Если я ищу 
свет, я пойду туда, откуда бы он ни шел. Я ищу Господа, 
а не хочу казаться ищущим. Я ищу Бога не потому, что 
это модно и вызывает уважение единоверцев и окружа-
ющих, но потому, что Он мне нужен. Форма как раз пре-
пятствует внутреннему движению. Кришна говорит:

сарва-дхарман паритьяджйа 
мам экам шаранам враджа

 
	 «Оставь все условности, все обязательства и про-
сто предайся Мне». Где бы ты ни почувствовал Его 
присутствие, беги к Нему. Путь к Богу не обязательно 
прямой, он может извиваться, как дорога в гору: иди 
туда, откуда позовет тебя Кришна. Порой Он появится 
отсюда, порой оттуда — следуй за Ним. Цель — быть 
с Кришной, а не выяснять, почему Он показался там, 
а оказался здесь. Если цель — Кришна, нужно идти к 
Кришне, а не туда, где думалось, что Он находится.
	 Если путник слеп — это другое дело. Тогда он бу-
дет страдать из-за неспособности различать вещи. Кто 
действительно ищет, воспользуется любой помощью. 
Тонущий устремится к любому берегу, откуда идет 
помощь. Притворщик же будет изображать красивые 
жесты, чтобы оставаться в поле чужого внимания.



Преемственность наставников

143

Его Милость Шри Гуру

	 Если поклонник Шивы вдруг сознает превосходство 
Нараяны, должен ли он придерживаться культа Шивы? 
Нет. А потом он узнает о превосходстве идеи Кришны 
над Нараяной — должен ли он придерживаться старой 
доктрины? Снова нет. А если он сознает, что Кришна из 
«Шримад-Бхагаватам» превосходит Кришну, вещаю-
щего на Курукшетре, должен ли он держаться за Криш-
ну из «Гиты»? И снова нет. В поисках Кришны нужно 
стремиться к Кришне, откуда бы Он ни проявился.
	 В «Брихад-бхагаватамрите» говорится, как Гопа 
Кумар, вознося молитву пастушку Кришне (Гопалу), 
постепенно переходит с одного уровня бытия на дру-
гой. Из благочестивого брахмана он превращается в 
преданного Кришне царя, затем становится владыкою 
небес, творцом Брахмою, достигает уровня Шивы, за-
тем Прахлады, Ханумана, Пандавов, Ядавов, Уддхавы 
и, наконец, попадает в пастуший край к гопи. 
	 Путь его извилист. Где не утоляет свою сердечную 
жажду, оттуда уходит он и идет дальше и выше — куда 
влечет его сердце. У всех перечисленных фигур есть 
своя гуру-парампара: у Прахлады, Ханумана, Панда-
вов, у Брахмы и Шивы. Гопа Кумар минует их, ибо не 
может утолить жажду сердца. Он находится в непре-
станном поиске, покуда не достигает Вриндавана. Так 
«Брихад-бхагаватамрита» объясняет, что подлинная 
гуру-парампара — это линия поиска, а не догма.
	 Если, достигнув определенного уровня, душа вме-
сто сердечного довольства испытывает тревогу, Все-



Преемственность наставников

144

Свами Б. Р. Шридхар

вышний милостиво направляет ее выше, вселяя жа-
жду новых высот. Вместе с неудовлетворенностью 
Господь внедряет в душу потребность ступать выше — 
и так покуда сердце не обрящет вожделенный покой. 
На этом пути ищущая душа примет и отвергнет много 
Учителей и парампар, прежде чем достигнет она Врад-
жи, где Кришна предается сердечным Своим забавам, 
которые явил миру Шри Чайтанья Махапрабху.
	 По мере продвижения к Истине мы непременно 
приобретаем опыт, которым делимся со вновь став-
шими на путь. Собственно, это и есть проповедь или 
наставление Гуру. Гуру делится опытом, не только зна-
нием. Махапрабху говорит:

киба випра, киба нйаси, шудра кене найа
йеи кришна-таттва-ветта, сеи ‘гуру’ хайа

(«Чайтанья-чаритамрита», мадхья-лила, 8.128)
 
	 «Если кто сведущ о Кришне, он — Гуру, и не важно, 
брахман он, санньяси или шудра». Бывает, что челове-
ка воспитывает не родной отец, но дядя. В духовной 
жизни то же самое: учить может не формальный Гуру, 
но его духовный брат. Наша традиция — наставниче-
ская, но не обрядовая — шикша-гуру-парампара.
	 Мы благодарны всем, кто способствует пониманию 
нами Истины — и формально, и по сути. Гуру — вся-
кий, кто помогает разорвать узы рабства, освещает 
путь к Истине, кто утоляет нашу душевную жажду, кто 
питает нас на духовном пути. Все вайшнавы в той или 



Преемственность наставников

145

Его Милость Шри Гуру

иной мере — наши наставники. Мы принимаем вся-
кого нашим наставником, но не подражателей. Они — 
наши враги, асат-санга, дурные связи. Они уводят с 
пути познания и роста.
	 Чтобы узнать своего Гуру, спросите себя, от кого 
вы получаете благо в духовной жизни. Искренность — 
лучший судья, не глядите на внешние признаки, но 
глядите в суть. Действительно жаждущий предпочтет 
питьевую воду в глиняном горшке, нежели сточную в 
золотом. Богатство в сути, а не в форме.

Тело ли я?

	 Чтобы понять, насколько несущественна физическая 
преемственность Учителей, достаточно понять, что «я» — 
не физическое тело. Если «я» — душа, нужно отказаться 
от материалистического мировоззрения и следовать за 
тем, кто ведет по пути Шри Чайтаньи Махапрабху.
	 В заключительном путешествии в Гималаи братьев 
Пандавов возглавлял Юдхиштхира. Они всю жизнь 
были образцом стойкости и выносливости. Но они, 
как ни странно, не выдерживали тягостей пути. Млад-
шие братья падали один за другим, включая Арджу-
ну, но Юдхиштхира продолжал идти, с ним следовала 
прибившаяся к нему собака. Так и в духовной жизни: 
нужно идти вперед несмотря ни на что. Даже если по-
путчики сдаются и сходят с пути, нужно идти вперед, и 
Господь ниспошлет нам добрых людей в помощь. Кто-



Преемственность наставников

146

Свами Б. Р. Шридхар

то сдается и покидает нас, даже Гуру среднего уров-
ня (мадхьяма-адхикари) может сойти с дистанции, но 
нужно идти. Это печально, но может случиться, что 
твой Гуру, что вел тебя за собой,  тоже пал. Призови 
милость Всевышнего и иди дальше. Это большое не-
счастье, если Гуру оставил духовный путь, но это не 
повод для ученика самому сходить с пути. В одиночку 
ли, в компании — нужно продолжать путь к Истине.
	 В начале духовного пути душе воздается сукрити — 
награда за благодеяния; следом приходит шраддха — 
вера, которая ведет в неведомую даль. Но вера бывает 
разного свойства. Не любая вера ведет к Богу, но вера 
высочайшей пробы, та, что не ограничивает Бога. 
Лишь с такой верой душа способна двигаться вперед 
и в компании спутников, и в одиночку. С чистой ве-
рой душа получает милость многих незримых Гуру.

Незримые Гуру

	 Иногда нас вдохновляют люди, верные своим идеа- 
лам. Их пример дает нам силы. Они тоже наши Гуру, 
хотя физически мы с ними никак не соприкасаемся. 
Эти незримые Гуру порой вдохновляют нас больше, 
нежели непосредственные спутники. Но главный наш 
поводырь — искреннее стремление к Истине. Союз 
искренних — вот подлинная гуру-парампара.
	 Как определить Гуру? По внешним признакам? По 
уровню отрешенности? А если он актер, умело скры-



Преемственность наставников

147

Его Милость Шри Гуру

вающий пороки? Кто такой Гуру? Ответ: только тот, 
кто направляет меня к Кришне и Махапрабху в каче-
стве Их служителя. Если кто-то указует мне на Криш-
ну, он — мой Гуру, как бы внешне ни выглядел.
	 Махапрабху говорит Рамананде Раю: 
	 — Что тебя смущает, друг Мой? Полагаешь, раз Я 
монах, а ты мирянин, то не можешь поучать Меня? 
Пустяки. Ты лучше всех знаешь Кришну. Дай Мне Его. 
Не робей. Милостью Кришны ты стяжал невиданное 
сокровище. Поделись им. Я пришел к тебе, чтобы ска-
зать, что ты самый большой духовный богач. Не хра-
ни богатство в себе, облагодетельствуй других.
	 Рамананда отвечал: 
	 — Господи, но этим богатством наделил меня Ты. 
Ты когда-то вверил его мне и сегодня пришел забрать 
обратно. Ты желаешь, чтобы я говорил о Кришне, но 
говорить будешь Ты моими устами. 
	 Господь вещает через Рамананду Рая, но принад-
лежит ли Рамананда какой-либо сампрадае? Нет. Все, 
что мы знаем о сокровенных играх Кришны, мы зна-
ем от Рамананды Рая, но формально он не числится в 
гуру-парампаре. Он превосходит многие формальные 
фигуры нашей ученической преемственности, но не 
включен в нее. Шримати Радхарани тоже не входит 
в гуру-парампару. Повод ли это отвергнуть Ее? Нет. 
Перво-наперво — личность Гуру, какую идею несет 
Гуру в мир, а кто был его формальным Учителем — 
дело второстепенное.



Преемственность наставников

148

Свами Б. Р. Шридхар

Александр Македонский — разрушитель форм

	 Когда Александр Македонский взял город Гордий, 
ему показали колесницу, привязанную сложным узлом 
за ярмо, и рассказали о древнем пророчестве, которое 
гласило, что тот, кто сумеет развязать узел, получит 
власть над всей Азией. До Александра никому не удалось 
развязать узел. И он понятия не имел, как это сделать. 
Тогда он вытащил меч и рассек его пополам одним уда-
ром. Формально он должен был развязать узел, но це-
лью было освободить колесницу. Он не стал соблюдать 
формальностей, но достиг цели. Будь он формалистом, 
он не заполучил бы колесницу древнего царя Гордия.
	 Подобная история случилась и с Христофором Ко-
лумбом. Во время обеда у кардинала Мендосы Колумб 
предложил присутствующим задачу: как поставить 
яйцо вертикально? Когда ни один из присутствующих 
не смог этого сделать, Колумб, взяв яйцо, разбил его с 
одного конца и поставил на стол. Сила не в теории, а в 
практическом применении знания.
	 Так и с ученической преемственностью, в ней со-
общается практическое, а не теоретическое знание о 
любви к Богу, способах ее обретения и взращивания. 
Я склоню голову пред всяким, кто питает во мне ро-
сток Божьей любви. И мне не важна форма. Я не хочу 
следовать моде, подражать кому бы то ни было. Я ищу 
суть, я мыслю реалистично. Таков настрой искреннего 
искателя Истины.



Преемственность наставников

149

Его Милость Шри Гуру

Шри Рамануджа Ачарья

Шри Нимбарка Ачарья 

Шри Мадхва Ачарья

Шри Вишну Свами





Земля Гуру

151

Его Милость Шри Гуру

В «Шримад-Бхагаватам» (11.9.31) сказано: «На хй 
экасмад гурoр гьянам су-стхирам сйат су-пушкалам — 
потому невозможно обрести исчерпывающее знание о 
Бытии от одного Учителя».
	 В высоких сферах преданности у души оказывается 
не один Гуру, но множество. Без должного представ-
ления о Гуру понять это невозможно. В краю Кришны 
все сущее — Гуру. Все, что открывает глаза на Криш-
ну, сближает с Ним, — Гуру. Такое видение — значи-
мая веха на пути к Кришне, знаменующая огромное 
внутреннее преображение. Всё в духовном мире, сама 
среда обитания там — это наш Гуру, а мы — его слуги. 
Ступить в Вайкунтху или Голоку — значит научиться 
видеть Гуру всюду и выражать всему и всем почтение. 
Конечно, между Гуру есть иерархия, но все — Гуру.
	 Все Гуру разного уровня. Каждый вайшнав счита-
ется Гуру. В каждом слове, в каждом звуке духовного 
Учителя содержится бесконечное знание. Но чтобы 
обрести его, порой нужно обратиться ко множеству 
источников.

Земля Гуру



Земля Гуру

152

Свами Б. Р. Шридхар

	 На высших ступенях развития душа способна читать 
послание преданности отовсюду. При должном виде-
нии, все окружающее вдохновляет на служение Криш-
не. Любой лес воспринимал Махапрабху как Вринда-
ван, любая река представлялась Ему Ямуной, а всякий 
холм — Говардханом. Преданному высшего порядка 
все напоминает Кришну, куда бы он ни взглянул. И 
это все есть Гуру. Назначение Гуру — учить, побуждать 
душу служить Кришне. Гуру — все и всяк, кто призы-
вает служить Кришне, кто помогает средоточиться на 
центральной Фигуре. Поэтому в обители Всевышне-
го, Вайкунтхе и Голоке, каждая пылинка — Гуру, ибо 
вдохновляет на служение. По мере духовного возвы-
шения душа видит все больше и больше Учителей, ибо 
все напоминает ей о Кришне и зовет к служению Ему.

Гуру рассеивает мрак

	 На низших уровнях сознания все зримое лишь от-
влекает от Центра, от Кришны, уводит в область свое-
корыстия. Каждая вещь будто призывает наслаждаться 
ею. Здесь все зовет к наслаждению. После определен-
ной стадии эти же самые вещи, которые приглашали 
тебя наслаждаться, теперь призывают отречься от них. 
На этой стадии душа во всем слышит призыв к сво-
боде. Ей становится понятна и привлекательна идея 
имперсонализма о всеобщем единстве. «Отвергни все! 
Все временно, будь свободна!» — читает она в окружа-



Земля Гуру

153

Его Милость Шри Гуру

ющем. Если же она преодолеет искушение свободой, 
она ступит в землю преданности, где все влечет к Цен-
тру, к Кришне. И всякий, кто направляет ее к Центру, 
встреться он ей в мире наслаждения или отречения,  
будет для нее Гуру. Гуру — тот, кто вызволяет из мрака 
наслажденчества и отречения.
	 Кришна учит глядеть в суть явления: «Ачарйам мам 
виджанийан — знай, Я нахожусь в каждом твоем на-
ставнике. Ачарья — это Я». Гуру-наставники всюду. 
Необыкновенно удачлив тот, кто это видит. Гуру — 
тот, через кого Господь учит нас видеть Его во всех 
обстоятельствах. В «Бхагавад-гите» (6.30) Господь 
говорит: «Йo мам пашйати сарватра сарвам ча майи 
пашйати — для тех, кто видит в каждом существе 
Меня, Я не бываю никогда потерян, так же как они 
потеряны не будут для Меня».
	 Мы в безопасности, если видим Кришну во всех 
явлениях. Напротив, не видеть Гуру — опасно. Гуру 
оберегает ученика тем, что дает ему возможность со-
средоточиться на служении Господу. От кого исходит 
большая помощь, тот в большей степени Гуру. И это 
Сам Кришна. «Устами наставника говорю Я, — вещает 
Господь. — Узри Меня в Твоем Учителе».

Самоцвет в руке

	 Ачарья — тот, кто умеет выразить должное почте-
ние предыдущему Ачарье. Баладева Видьябхушана 



Земля Гуру

154

Свами Б. Р. Шридхар

объясняет, что Рупа и Санатана Госвами явили миру 
идею Говинды, Кришны Пастушка. Он говорит, что 
если у тебя есть драгоценный камень, ты можешь по-
казать его с разных сторон. Рупа и Санатана, каждый 
по-своему, явили миру драгоценность — Говинду, Ко-
му вечно служит Богиня Удача. Оба они учат служе-
нию одному Господу с разных позиций. 
	 Не только в духовной жизни, но и в материальной 
человек опирается на несколько источников. Сначала 
он черпает знание от одного наставника, потом срав-
нивает его с собственным опытом и свидетельствами 
из других источников. Так знание пополняется, пока 
не сделается исчерпывающим. В Ньяя-шастре, трак-
тате о логике, упоминаются шесть этапов получения 
знания: вишая — предположение, самшая — сомне-
ние, пурва-пакша — возражение, мимамса — анализ, 
сиддханта — заключение и сангати — согласность с 
другими источниками. Лишь пройдя эти шесть эта-
пов, утверждение может считаться знанием в здешнем 
мире. Познание предполагает обращение к разным 
источникам для проверки первоначального тезиса. 
Первоначально ищущий Истину обращается к разным 
источникам и, найдя наиболее достоверный, средота-
чивается на нем. Так и в духовном поиске: душа при-
бегает к разным источникам, покуда не найдет высший.
	 Сначала душа неосознанно соприкасается с Исти-
ной, собирая крупицы знания из разных источников. 
Первым идет этап агьята-сукрити — неосознанные 



Земля Гуру

155

Его Милость Шри Гуру

благодеяния по отношению к Богу и слугам Божьим; 
затем гьята-сукрити — осознанные благодеяния; по-
том шраддха — вера; и наконец садху-санга — общение 
со святыми. Поиск Шри Кришны начинается с того, 
что душа задается вопросами о нетленном и обраща-
ется с этим к разным источникам, покуда не встре-
тит подлинного знатока  — святого или нескольких 
святых, одного из которых примет своим духовным 
Учителем, в котором увидит наибольший потенциал 
познания Истины и предастся ему. Приняв Учителя, 
она обнаруживает, что у того есть другие ученики, у 
которых тоже можно учиться. Кроме того, Учитель 
советует ей изучать такие книги, как «Бхагавад-гита» 
и «Шримад-Бхагаватам», со страниц которых вещает 
множество Гуру в беседах и наставлениях. 

Все — Гуру

	 Все они вносят вклад в наш духовный рост. В конце 
концов Высшая Реальность целиком населена Гуру. Ду-
ховный мир — земля Гуру. Всякий, кто побуждает меня 
искать Кришну, служить Кришне, достоин почтения 
как Гуру. Все они доставляют душу к Центру. Необы-
чайно удачлива душа, что видит всех и всюду своими 
Гуру, видит всех не слугами себе и не посторонними, но 
Учителями, кто направляет к Кришне. Блаженна душа, 
видящая во всех Гуру. В материальном мире нам все ви-
дятся слугами, даже отец с матерью. Здесь мы силим-



Земля Гуру

156

Свами Б. Р. Шридхар

ся из всего и всех извлечь пользу. А разочаровавшись, 
отрекаемся, оказавшись в безжизненном, бесплодном 
бытии. Чтобы ступить в землю вечного блага, нужно 
научиться во всех видеть Гуру, а себя — их слугою.
	 Там все — Гуру, все — наши доброжелатели и хра-
нители. В той сфере бытия душу ждет помощь отовсю-
ду. Благословение и милость Гуру исходят там со всех 
сторон. Там всякая былинка в согласии с другими ве-
дет душу к высшему счастью.
	 Высшая Реальность не однородна, но делится на 
сферы по степени сближения с Центром. Как есть ие-
рархия Божьих Ипостасей — Васудева, Вишну, Нара-
яна, Дваракеш, Матхуреши и, наконец, Сваям-Бхага-
ван Кришна, — так есть иерархия среди сфер, где Они 
владычествуют.  
	 Пока душа находится в неблагоприятной, матери-
альной среде, возможность общения с подлинными 
святыми дается ей чрезвычайно редко. Потому, начав 
духовный поиск, так важно ей остерегаться всевоз-
можных мнимых садху — майявади, буддистов, шан-
каритов и нага-баб — не метаться среди богоборцев и 
притворщиков. Чтобы уберечь себя от падения в без-
дну небытия, отнеситесь к притворщикам как к Гуру, 
но указывающим ложное направление, как к анти-Гу-
ру. Подлинные Гуру появляются в нашей жизни с по-
явлением вкуса к Истине. Они ведут в мир, где каждая 
песчинка, каждая сущность и явление  — наши Гуру, 
помогающие двигаться к Цели.



Земля Гуру

157

Его Милость Шри Гуру

	 В начале духовного пути душу поджидает много 
хищников, обманщиков, норовящих увести ее в сторо-
ну. Именно на начальном этапе важно сосредоточить 
внимание на одном своем Гуру, избегая общения с буд-
дистами, майявади и атеистами всех мастей, рядящихся 
в одежды духовных людей. Во всех духовных традициях 
начинающим дается примерно одно наставление: «Слу-
шай только твоего наставника. Не отвлекайся на дру-
гие учения. У тебя один Учитель, все остальные — его 
враги. Они проповедуют не истину, но ложь». В начале 
пути не следует глядеть на всех как на Гуру. Не каждый 
носящий платье садху ведет в Высшую Реальность.

Низвергнутые в Вайкунтху

	 На начальном этапе, дабы укрепить и поддержать 
веру новичка, ему на помощь приходят старшие духов-
ные братья. Они разными способами помогают учени-
ку осознать величие его Гуру. Они также исполняют 
роль наставников (шикша-гуру). По вступлении же в 
Царство служения душе помогают все его обитатели. 
Еще важно помнить, что если душа тянется во Врин-
даван, если ее влечет служение Кришне в Голоке, то 
общение со святыми царства Божьего (Вайкунтхи) 
остановит ее развитие и низвергнет в царство благо-
говейного служения, царство Божье.
	 На всех этапах духовного пути есть свое дурное 
общение. В материальном мире — это материалисты 



Земля Гуру

158

Свами Б. Р. Шридхар

и притворщики, в обители Кришны — это посланни-
ки царства Божьего. В «Бхакти-расамрита-синдху» 
(1.2.90) Рупа Госвами говорит: «Саджатийашайe сни-
гдхe садхау сангах сватo варe — с теми из садху долж-
но общаться, кто хранит идеалы нашей линии, у кого 
такие же устремления, как у тебя, и кто выше тебя». 
Общение со святыми твоей традиции принесет наи-
большую помощь в движении к высшей цели.
	 Кто искренен, того не остановят никакие препятствия 
на пути к цели. Ничто не обманет его. Никакая среда 
не разъест его душу, ибо искреннего оберегает и ведет 
к Себе Господь. Он утоляет жажду души: «На хи калй-
ана-крит кашcид дургатим тата гаcчати — тому, кто 
встал на путь и сделал шаг, погибель не грозит» («Бха-
гавад-гита», 6.40). Чего жаждет сердце, не может быть 
ложью, ибо сердце жаждет Кришну. Кришна пребудет в 
нас, и Он знает все чаяния нашего сердца. Кришна устра-
нит препятствия на пути к Нему и утолит нашу жажду.





Шрила Бхакти Сиддханта Сарасвати Тхакур говорил: 
«Я слуга слуги Вайшнава»



Слуга слуги

161

Его Милость Шри Гуру

День рождения — это день, когда ты пришел к Гуру 
и Кришне. Это самый важный, самый благословен-
ный день в твоей жизни. У человека два дня рожде-
ния: когда он появился на свет и когда он связал себя 
с Кришной. В первый его чествуют ученики, друзья, 
родственники. Во второй — он пусть чествует сам 
себя. Это день, когда Кришна благословил его.
	 С рождения начинается отсчет времени. Раманан-
да Рай, со слов Шри Радхи, так говорит про время в 
«Чайтанья-чаритамрите»: «Йe калe ва свапанe дeкхи-
ну вамси-ваданe — когда Я в забытьи узрела Кришну, 
на Меня набросились враги: восторг и самозабытье. 
Они Мне заслонили Кришну. В забытьи Себя теряю Я. 
В восторге Я не вижу Кришну. Жажду лицезреть Его 
никак не утолю».

Видеть Кришну

	 «И если милостью небес Я вновь Его увижу, то не 
преклонюсь пред Ним. Я Времени воздам молитву. 

Слуга слуги



Слуга слуги

162

Свами Б. Р. Шридхар

Поклонюсь мгновению его. Боготворить Я буду Вре-
мя, умолять на миг остановиться. Времени гирлянды 
поднесу, сандал, каменья, злато, лишь бы миг остано-
вить, когда Возлюбленный передо Мной б явился. Он 
молнией сверкнет и вновь исчезнет, но тот миг смогу 
Я удержать, когда Мне в помощь будет Время».
	 Мы поклоняемся Времени, земле, месту, всему —
что связано с Кришной. Всё, что имеет отношение к 
Кришне, чинмайа, духовно. Мы поклоняемся всему, 
что связано с Ним. Более того, мы почитаем атрибуты 
Кришны больше Его Самого. В этом тайна сближения 
с Кришной. Обитель Кришны, Его вещи, знаки отли-
чия, Его преданные — все это относится к Его есте-
ству, все связано с Ним (кришна-самбандха). Кришна 
принадлежит Своим преданным. Если умилостивить 
их, они из сочувствия допустят жаждущую душу в ту 
высшую сферу любви и служения. Самостоятельно 
туда не проникнуть.
	 В «Падма пуране» сказано: «Арадхананам сарвeшам 
вишнoр арадханам парам…»
	 Однажды Парвати Деви спросила Шиву:
	 — Из всех видов поклонения — какое наивысшее?
	 Шива ответил:
	 — Поклонение Нараяне.
	 Парвати подумала с грустью:
	 — Я служу Шиве… значит, мое положение ниже.
	 Но Шива продолжал: «Тасмат паратарам дeви та-
дийанам самарчанам…»



Слуга слуги

163

Его Милость Шри Гуру

	 — Однако выше поклонения Нараяне — поклоне-
ние Его преданным.
	 Парвати улыбнулась:
	 — Я служу преданному Господа Вишну. Ведь Шива — 
вайшнав: вайшнаванам йатха шамбух. Я совершаю са-
мое возвышенное служение.
	 То же подтверждает Сам Кришна в «Ади-пуране»:

йe мe бхакта-джанах партха 
на мe бхакташ ча тe джанах
мад-бхактанам ча йe бхактас 

тe мe бхактатама матах 

	 «О Партха! Кто поклоняется Мне напрямую — не 
преданы Мне. Истинно преданы Мне — это те, кто 
служат Моим преданным».
	 «Любишь меня — люби и мою собаку». Этим отли-
чается настоящая преданность: обожествлять все, что 
связано с Кришной. Не потому, что оно само по себе 
такое, но потому что принадлежит Ему. Любить вещи 
Хозяина превосходит любовь к Хозяину. Собственно, 
это признак настоящей любви. 
	 Кришне приятнее, когда служат Его слуге, нежели 
Ему Самому. Потому что слуга служит Ему, не желая 
награды. Кришна хочет, но не может отблагодарить 
Своих преданных, ибо они ничего не примут от Него. 
Не позволят Ему услуживать им. Всякий раз, когда 
Кришна пытается наградить слуг Своих за служение, 
они находят способ не принять награды. Поэтому, 



Слуга слуги

164

Свами Б. Р. Шридхар

когда Он видит, что кто-то другой делает для Его пре-
данных то, что Сам Он не сумел сделать, — Он чув-
ствует Себя в долгу перед этой душой. Кришна особо 
благосклонен к слугам Его слуг. Он Самолично готов 
служить слугам Своих слуг. Он Сам говорит: «Истин-
но предан Мне тот, кто служит Моим преданным».
	 Потому бхакта-пуджа — поклонение слугам Божь-
им — есть высшая форма поклонения Богу. Так гласят 
Веды, «Шримад-Бхагаватам», «Чайтанья-бхагавата»:

амара бхактeра-пуджа — ама хаитe бада

	 «Поклонение Моему преданному — выше поклоне-
ния Мне».
	 Но нужно уметь различать преданных и притвор-
щиков. Господь так определяет настоящего вайшнава, 
Своего преданного: «Тот, кто утверждает, что пре-
дан Мне, — Мне не предан. Истинно предан Мне тот, 
кто предан Моим преданным». Это не просто фигура 
речи. Господь так мыслит. В этом секрет сближения с 
Ним, Его великая тайна. Наш Гуру Махарадж говорил: 
«Мы — настоящие шуддха-шакты, поклонники Дурги, 
но не материальной, а духовной».
	 Мы поклоняемся Шакти, которая целиком отда-
лась Шактиману — своему Владыке — Энергии, пре-
данной без остатка Своему Источнику. 
	 Правильно обращаться к Кришне не напрямую, но 
через Его преданных слуг. Потому Гаудия Матх, в част-
ности, не признает поэтессу Мирабаи и ей подобных, 



Слуга слуги

165

Его Милость Шри Гуру

на первый взгляд изливающих свои любовные чувства 
Кришне. Пусть они без ума от любви к Кришне, но мы 
не считаем их настоящими преданными, ибо они не 
чтут Его служителей.

Духовная бюрократия

	 Кришна не один. Подобно царю, Кришна окружен 
преданными слугами, придворными и сановниками, 
выстроенными в иерархию. Кто желает сблизиться 
с царем, должен делать это через надлежащую связь. 
Как к царю, к Кришне обращаются не напрямую, но 
через Его приближенных. Желающий сблизиться с 
Ним должен сделать это через надлежащий канал. 
Он непременно будет почитать преданных, связую-
щих его с Кришной, и возносить их милосердие.
	 Как бы внешне человек ни походил на преданного 
Кришны, как бы ревностно ни служил Ему и ни восхва-
лял Его, если он пренебрегает слугами Божьими, его 
преданность еще незрелая, не приняла четкой формы. 
Она расплывчатая и туманная. Такой человек беско-
нечно далек от Кришны. Допустим, вы решили под-
няться на высочайший пик Эвереста. Но чтобы достичь 
цели, вам сначала придется подняться на более мел-
кие горы в окружении Эвереста. Обойти их не удастся. 
Нужно будет узнать их расположение, особенности, 
названия. Издали кажется: вот он, Эверест, и до него 
подать рукой. Но по мере приближения оказывается, 



Слуга слуги

166

Свами Б. Р. Шридхар

что путь к нему лежит через многие препятствия. Так 
и с Кришной. Если кто-то полагает, что придет к Богу 
без посредников, это значит, он бесконечно далек от 
Бога. 
	 К царю обращаются через свиту. На Эверест подни-
маются через близлежащие вершины. Служение Криш-
не оказывается через Его слуг. Преданность Кришне 
измеряется степенью взаимодействия с Его преданны-
ми, состоящими с Ним в разных видах отношений.

Проверка на подлинность

	 Во время проповеди в Южной Индии к нашему Гуру 
Махараджу часто обращались известные в тех местах 
духовные лидеры. И он каждого спрашивал, под чьим 
началом они служат Богу. Почти все они отвечали, что 
им не нужно ничье начало, они служат Кришне или Раме 
напрямую. После их ухода Гуру Махарадж говорил:
	 — У них нет преданности. Они притворщики. Их 
преданность не имеет образа, поскольку они не приня-
ты были под опеку (ашрая-виграха) кого-то из Божь-
ей свиты, их преданность не уподобилась той, что во-
площена в конкретном преданном из близкого круга 
Всевышнего. Что бы ты ни заявлял, как бы активно ни 
был вовлечен в служение, если не принял убежище у 
преданного, скорее всего тобою движет желание быть 
свободным. Тебе нужна свобода, а к преданным ты 
обращаешься лишь как к средству обрести оную. Это 



Слуга слуги

167

Его Милость Шри Гуру

тоже поклонение Богу, но самая низшая его форма. 
Это предельно корыстное служение Богу, не духовное, 
временное. У подлинной преданности нет цели. Она 
сама цель. 
	 Первый признак фальшивой преданности — жела-
ние обрести свободу. Второй признак — пренебреже-
ние вайшнавами высшего порядка. Поклонение Богу, 
минуя Его слуг, фальшиво. В здешнем фальшивом 
мире и преданность фальшива. Уметь распознать ее — 
уже великий шаг на пути к Господу Богу.
	 Духовный Учитель — сам по себе ашрая-виграха, 
убежище для души, ищущей Бога. Издали лес кажется 
единым целым, но по мере приближения мы начина-
ем различать деревья. Так и Кришна сначала кажется 
единственным прибежищем. Но по мере приближе-
ния к Нему душа обнаруживает, что подлинное ее 
убежище — среди Его преданных. Не у Кришны, но у 
слуг Его мы находим свое истинное прибежище.
	 Мы слабы духом, мы склонны к падению. Но есть 
души, которые никогда ни при каких обстоятельствах 
не отступают от Кришны. Это вечные Его спутники, 
Его атрибуты. Мы приходим и уходим, они же пре-
будут с Кришной всегда. В отличие от нас, они вер-
ны Ему вечно. Мы не претендуем на их положение, 
но мы можем под их началом служить их Господину, 
Господу Кришне. Новопришедшая в мир служения 
душа постепенно находит себе прибежище под нача-
лом вечного спутника Кришны в Его обители. 



Шрила Бхактивинод Тхакур — 
основатель движения сознания Кришны в 19 веке



Житие святых

169

Его Милость Шри Гуру

В «Чайтанья-шикшамрите» Шрила Бхактивинод Тха-
кур объясняет, что на начальной стадии божественной 
любви (према-рурукшу) одни преданные ведут социаль-
ный образ жизни (гоштхьянанди), другие предпочита-
ют уединение (вивиктананди). Первые живут среди 
вайшнавов, дают наставления новичкам, проповедуют 
мирянам, им в радость служить миссии. Вторые пред-
почитают уединенную жизнь в молитве и раздумьях о 
Всевышнем. Оба вида вайшнавов, по словам Бхактиви-
нода Тхакура, занимают высокое положение, оба нахо-
дятся в преддверии чистой любви к Богу. С опытом же 
божественной любви между ними стирается различие. 
Они лишь подчиняются воле Кришны. Потому неверно 
утверждать, что проповедующий вайшнав ниже рангом 
молящегося.
	 Сам, будучи величайшим проповедником, Шрила 
Бхактивинод говорит, что проповедники и отшельники 
равны по своему статусу, ибо и те и другие подчиняют-
ся воле Всевышнего. Он вдохновляет одних на пропо-
ведь, других — вести жизнь в молитвенном уединении. 

Житие святых



Житие святых

170

Свами Б. Р. Шридхар

Никто из них не выше и не ниже, ибо все они живут 
изволением свыше. Кришна говорит: «Ачарйам мам 
виджанийан  — Ачарья — это Я. Моим вдохновением 
Учитель вызволяет падшую душу из мрака». Кришну 
познают лишь те, кому Он дозволил, для иных Он 
остается непознан (йам эваиша вринутe тeна лабхйас). 
Кришна наделяет слугу Своего властью спасать души 
из темницы иллюзии. Дамодар не проявлял себя актив-
ным проповедником. Рамананда Рай не ходил от двери 
к двери и не принимал учеников. Нитьянанда Прабху, 
напротив, жил проповедью Имени Божьего. Кто пре-
дан Кришне, согласует себя с Его волею  — Господь 
Сам выбирает, как употребить Свои орудия. Кавирадж 
Госвами начинает «Чайтанья-чаритамриту» словами 
молитвы: «Вандe ’хам шри-гурoх шри-йута-пада-кама-
лам шри-гурун ваишнавамш ча — я выражаю почтение 
лотосным стопам Шри Гуру и всем вайшнавам».
	 Сначала он кланяется в ноги тем Учителям, которые 
соприкасаются с обусловленными душами. Затем  — 
шри-рупам саграджатам — наставникам, сложившим 
писания  — Шри Рупе и Шри Санатане, которые не 
проповедовали людям, но заложили основы гаудия- 
вайшнавской традиции. Они учредили заповеди, нормы 
общежития, оформили и разъяснили вайшнавскую док-
трину — создали основу для миссионерской деятельно-
сти последующих поколений преданных. Они вайш-
навы высочайшего уровня (уттама-адхикари), хотя и 
не проповедовали массам. Они чуждались людей, но, 



Житие святых

171

Его Милость Шри Гуру

будучи вдохновлены Господом Чайтаньей, подготови-
ли почву для проповеди сознания Кришны. Они — ша-
стра-гуру, Учители, вещающие через писания.

Духовные философские камни

	 Во вступлении к «Чайтанье-чаритамрите», основ-
ному писанию гаудия-вайшнавов, ее автор Кришнадас 
Кавирадж сначала выражает почтение Гуру-проповед-
никам, затем — Гуру-основателям, а затем — Шри Чайта-
нье, сошедшему в мир со спутниками Его и атрибутами, 
дабы возвестить новую Истину. Он выражает почтение 
пяти уровням духовных наставников и склоняется к 
лотосным стопам Шри Шри Радхи и Говинды и всех 
пастушьих жен под водительством Лалиты и Вишакхи: 
шри-радха-кришна-падан саха-гана-лалита-шри-ви-
шакханвитамш ча. Таким образом, шастра-гуру совер-
шают служение, вдохновленные Кришной. Не касаясь 
напрямую здешних душ, они несут им Истину как фи-
лософский камень (спарша-мани), который, не вступая 
в химическую реакцию, создает среду для ее осущест-
вления. Не касаясь непосредственно нашего сознания, 
они преобразуют его. Большую ошибку делают те 
миссионеры, кто полагают преданных, ушедших от 
общества, ниже преданных-проповедников.
	 Вайшнав-затворник ведом волею Кришны. Господь 
вещает миру через деяния таких преданных. Их жити-
ем Господь говорит о Себе. Кришна пребудет в Гуру. В 



Житие святых

172

Свами Б. Р. Шридхар

деяниях Гуру Всевышний являет желание спасти нас. 
Гуру может не вещать словом, но житием своим вдох-
новлять на поиски Кришны. 
	 Всякий Гуру воплощает в себе Кришну, при этом 
между ними существует объективная градация в зави-
симости от степени воплощения в них Кришны. Есть 
Гуру среднего звена (мадхьяма-адхикари), есть — выс-
шего (уттама-адхикари). Среди слуг Кришны есть те, 
кто симпатизирует Шримати Радхарани, есть — кому 
больше по душе Чандравали, есть и верные обеим сто-
ронам. Одним по сердцу забавы Кришны во Врадже 
(враджа-лила), другим — игры Гауранги (гаура-лила), 
третьим — и то и другое. Игры Всевышнего множе-
ственны и разнообразны, всякая душа найдет себе в 
них пристанище.

Гаура-лила выше кришна-лилы

	 Одни преданные по природе проповедники, другие 
склонны к уединению. Это не означает, что отшельни-
ки ниже рангом проповедников. Критерием предан-
ности служат самопожертвование и приятие Кришны. 
Гаура-лила и кришна-лила занимают равное положе-
ние в Голоке, но все же гаура-лила выше кришна-лилы 
в том смысле, что Кришна в ней раздает Себя другим. 
И поскольку проповедь есть продолжение гаура-лилы, 
то в каком-то смысле она выше уединенной молитвы. 
Для Кришны одинаковы и проповедники, и затворни-



Житие святых

173

Его Милость Шри Гуру

ки, ибо и те и другие служат Ему. Но для нас более важ-
ны вайшнавы-проповедники, ибо творят они благо для 
всех живых существ во Вселенной (лoка-хитайача).
	 «Благословен проповедующий, ибо через него Криш-
на спасает падших». Гаура-лила шире, она общедоступ-
на. В гаура-лиле Кришна раздает Себя падшим душам. 
Когда к Кришне добавляется щедрость, Он становится 
Гаурангой. И Он уже назначает Себе посланцев для спа-
сения падших. К такому слуге Божьему у живых тварей 
возникает естественное почтение. И если признать, что 
Кришна, раздающий Себя, превосходит Кришну, зам-
кнутого внутренним кругом, придется признать, что и 
вайшнав-проповедник превосходит затворника.
	 С нашей точки зрения, естественно, большего уваже-
ния заслуживают те, кто принес нам сознание Кришны. 
Кришна избирает слуг Своих для проповеди падшим 
душам. К ним мы естественно питаем большее ува-
жение. Спасенный всегда благодарен спасителю. Кто 
великодушен к тебе, пользуется особым твоим почита-
нием. Но это относительно тебя он выше затворника. 
Относительно же Кришны затворник и проповедник 
равны пред Ним.
	 Не стоит судить слугу Божьего лишь по делам его. 
Каждый избран Богом для своего служения. Все про-
исходит волею Божьей. Он решает, кому достанется 
роль проповедника, кому — молитвенного затворника. 
В следующем акте Он может поменять их местами. 
Успех в духовной жизни измеряется не нашими дела-



Житие святых

174

Свами Б. Р. Шридхар

ми, а тем, насколько наша жизнь соответствует замыс-
лу Божьему. Это абсолютная точка зрения. Конечно, 
трудно разделить действие и действующее лицо, успех 
и успешного, что, впрочем, и не требуется, все же на-
добно понимать, что за всяким успехом проповедника 
стоит желание Кришны. И никогда не судить предан-
ных по их действиям и внешним признакам.

Бабаджи и проповедники

	 Шрила Гауракишор Дас Бабаджи Махарадж не про-
поведовал, но его ученик, наш Учитель, Шрила Бхакти-
сиддханта Сарасвати Тхакур, развернул проповедниче-
скую миссию невиданного масштаба. Шрила Локанатх 
Госвами вовсе не проповедовал, но его единственный 
ученик, Шрила Нароттам Дас Тхакур, проповедовал по 
всему континенту. Примеров тому множество. О вели-
чии вайшнава не судят по количеству его дел. Успех пре-
данного — в руках Господа. Кришна распределяет роли, 
в них поручает служить Ему и наделяет душу силою.
	 Шрила Нитьянанда Прабху проповедовал по всей 
Бенгалии, тогда как Шрила Гададхара Пандит, хотя и 
не означил себя проповедником, считается воплоще-
нием эмоций Шримати Радхарани. Никто из спутни-
ков Махапрабху даже близко не сравнится с Гададха-
ром Пандитом в привязанности к Нему.
	 О вайшнаве не судят по внешней деятельности. Лю-
бое служение Кришне высокоценно. Он один решает, 



Житие святых

175

Его Милость Шри Гуру

кому какая достанется роль, и Он ее оценивает (экале 
ишвара кришна, ара саба бхритйа).

Шрила Гаура Кишор Дас Бабаджи Махарадж.
Его единственный ученик, Шрила Бхактисиддханта 
Сарасвати Тхакур, сказал о нем: «В пылинке с его 

лотосных стоп хранится все знание»



Житие святых

176

Свами Б. Р. Шридхар

Кришна танцует

	 Кришна — источник всего сущего. Чего бы Он ни 
пожелал, непременно сбывается. Кришна желает тан-
цевать своеобразно с тем или иным слугой Своим, и 
Он танцует с ним произвольно. Кришна — кукловод, 
который держит в руках своих все нити бытия. Он зрит 
все и всем управляет: и Вселенной, и каждым живым 
существом. Сознавая это, легко избавиться от гордыни 
и тщеславия (пратиштхи). Кто знает, что судьба его и 
бытие в целом в руках Кришны, никогда не возомнит 
себя великим.
	 Дабы показать миру, что слугу Божьего (вайшнава) 
нельзя распознать по внешности и манерам, Господь 
устроил встречу Гададхара Пандита и Пундарики Ви-
дьянидхи. Мукунда Датта пригласил Гададхара, вер-
нувшегося после долгого отбытия из родных краев, в 
дом к его односельчанину Пундарике Видьянидхи.
	 — Хочешь повидаться с настоящим вайшнавом? — 
спросил Мукунда.
	 — Да, — ответил Гададхара, — я всегда мечтаю об 
этом.
	 Едва они переступили порог дома, как Гададхара 
остолбенел от изумления. «Что это?! — подумал он. — 
Неужто это вайшнав? Он одет по-царски, волосы его 
завиты и благоухают душистыми маслами, и курит он 
золотую трубку, и дом его обставлен богато, и ест он 
со злата с серебром». Гададхара не мог поверить своим 



Житие святых

177

Его Милость Шри Гуру

глазам. И тогда Мукунда стал читать стих из «Шри-
мад-Бхагаватам» (3.2.23):

ахo баки йам стана-кала-кутам
джигхамсайапайайад апй асадхви

лeбхe гатим дхатрй-учитам татo ’нйам
кам ва дайалум шаранам враджeма

	 «Где ж мне сыскать Господина более милосердного, 
чем Дитя Кришна, Кто признал в злобной демонице 
Свою матушку-кормилицу и прильнул губами к ее со-
сцу, смазанному смертельной отравою!»
	 Пундарика побледнел, замер, задрожал, отбросил 
кальян, вскинулся, стал рвать на себе шелковый халат, 
волосы, повалился наземь и принялся кататься, то и 
дело восклицая: «У кого мне еще искать прибежище, 
если не у милосердного Владыки, который к отрави-
тельнице Своей отнесся как к родной матери? У кого 
еще искать защиты?» 
	 «Как мог я дурно думать об этом человеке? — уко-
рял себя Гададхара. — Сколько любви к Кришне таит-
ся в этом сердце. На вид погрязший в роскоши обы-
ватель, внутри он великий вайшнав! Я оскорбил его 
в мыслях, оскорбил великого вайшнава!» И Гададхара 
стал размышлять, как искупить грех. Наконец ему 
пришло в голову, что если он примет Пундарику сво-
им Учителем, тот простит его. Принявший убежище у 
Гуру искупает грехи. С этими мыслями он направился 
к Шри Чайтанье.



Житие святых

178

Свами Б. Р. Шридхар

	 Некоторое время до этого Махапрабху неожидан-
но стал восклицать со слезами на глазах: «Пундарика, 
отец Мой! Где ты, Пундарика?» Народ не понимал, 
что с Гаурангой: «Кто этот Пундарика? — перешепты-
вались люди. — По кому плачет Нимай Пандит? По 
кому убивается?»
	 Через несколько дней после описываемых событий 
в Навадвипу явился человек на носилках в золотом 
халате, с золотым кальяном. Мукунда Датта, хорошо 
знавший пришельца, указал на него как на того само-
го Пундарику, к которому взывал Чайтанья. Гададхара 
Пандит попросил дозволения у Господа обратиться к 
Пундарике за посвящением, ибо полагал, что в мыслях 
обидел последнего. Махапрабху ответил согласием: 
	 — Лучшего Гуру тебе не сыскать в целом свете. В Пун-
дарике Видьянидхи воплотился отец Шримати Радха-
рани, сам Вришабхану Махарадж. 
	 Какой урок должны извлечь мы из этой истории? 
Нельзя судить о преданном по внешности и поведе-
нию.







181

Его Милость Шри Гуру Линия Шри Рупы

Приверженцы доктрины безличного Бога утверждают, 
что, избавившись от телесной оболочки, человеческое 
сознание обретает свою подлинную природу, высшее 
свое положение, выше которого нет ничего. Однако 
писания гласят, что существует бытие, превосходящее 
сознание, — это Сверхсознание, Параматма. Над ним — 
Бог безграничный, Васудева. Над безграничным Бо-
гом — Бог как Вседержитель Нараяна. А на самой вер-
шине — Кришна, чарующий и играющий Бог. И даже 
в Кришне есть градация: Владыка Двараки, Владыка 
Матхуры и Владыка Вриндавана. Махапрабху и «Бха-
гаватам» утверждают: «Кришнас ту бхагаван свайам — 
Кришна — Бог Самолично».
	 Кришна из Вриндавана — высочайшее понятие Бога, 
ибо красота превосходит величие и власть, кои, соб-
ственно, и составляют понятие «Бог». Ни физическая, 
ни умственная, ни нравственная власть не сравнятся 
с властью любви и красоты. Абсолютное благо — это 
абсолютная Красота, и она же абсолютная движущая 
сила. Милость выше справедливости.

Линия Шри Рупы



182

Свами Б. Р. ШридхарЛиния Шри Рупы

	 Обычно мы принимаем порядок и справедливость 
как основу бытия. Но от святых мы слышим, что выше 
справедливости — милость. Но кто являет милость? 
Только высшая власть. Царь-государь Самодержец. 
Лишь от того, кто способен перекрыть справедливость 
чем-то более ценным, а именно любовью, исходит ми-
лость. Лишь Верховный Суд имеет власть милостью 
отменить справедливый приговор. И такой мир су-
ществует, мир, где все основано на милости, но не на 
справедливости. Там Всевышний предается забавам.
	 Так ближайший Богу слуга Его, Уддхава, говорит:

ахo баки йам стана-кала-кутам
джигхамсайапайайад апй асадхви 

лeбхe гатим дхатрй-учитам татo ’нйам
кам ва дайалум шаранам враджeма

	 «У кого мне искать убежище, как не у Кришны, кто 
в душегубице Своей злобной, отравительнице Пута-
не, признал Свою матушку и обласкал по-сыновьи? 
Она смочила грудь себе отравою, дабы предать жесто-
кой смерти младенца Кришну, но Он выпил ее моло-
ко. Не по справедливости судил Он душегубицу, но от-
ветил милостью, призвал к Себе в нетленное царство» 
(«Шримад-Бхагаватам», 3.2.23)». Милость выше спра-
ведливости, ибо милость безгранична. «Любой, кто 
наделен разумом, — продолжает Уддхава, — склонит-
ся к лотосным стопам Кришны, ибо милосердие Его 
не ведает границ, ибо безмерна любовь Его».



183

Его Милость Шри Гуру Линия Шри Рупы

Министерство милости

	 Кто осознал свою ничтожность пред Бесконечным, 
не будет уповать на справедливость, но будет искать 
спасение в министерстве милости. Там не смотрят, 
прав ты или виноват, достоин или не достоин.
	 «Господи, я не прошу у Тебя справедливости. Я упо-
ваю на милость Твою, ибо сам не знаю, чего хочу. Что со 
мной и в чем благо мое, я сам не ведаю. Я обнаружил, что 
сам себе — незнакомец. Я беспомощен, я столь ничто-
жен, что не знаю, в чем благо мое. Но точно знаю, что 
там, где судят по заслугам и добродетелям, мне делать 
нечего. Не к справедливости я взываю, но к милости. У 
меня нет более сил, я отдаюсь Тебе. Поступай со мной, 
как знаешь. Грешен я и не достоин Тебя. Но у Тебя ищу 
спасения. Сочтешь возможным — спаси, нет — так тому 
и быть. Прими это мое прошение, Владыка. Хочешь — 
ответь, хочешь — не отвечай. Я все приму как должное». 
	 Смирением очищается сердце. В смирении рожда-
ется преданность (шаранагати). Преданностью душа 
обращает на себя высочайшее внимание. Лишь пре-
данностью и смирением возможно вернуть себе утра-
ченную надежду на счастье. Вспомнить, что в недрах 
сердца все мы жаждем божественной любви, о кото-
рой забыли на время. Искренняя, осознанная молит-
ва ко Всевышнему о любви поможет вернуть нам этот 
некогда позабытый дар от Него. В «Бхакти-расамри-
та-синдху» (1.2.151-152) Рупа Госвами пишет:



184

Свами Б. Р. ШридхарЛиния Шри Рупы

мат-тулйo насти папатма напарадхи ча кашчана
парихарe ’пи ладжджа мe ким брувe пурушoттама

	 «Господи! Мне стыдно, что Тебе я чистое не в си-
лах предложить. Цветы, вода, куренье благовонное — 
все это мной осквернено. И сам собою я не чист. Я к 
милости Твоей взываю, зная, что душою я не чист. Я 
грешен столь, что, имя лишь произнеся мое, всяк че-
ловек грех тяжкий совершает. Но очарован я Твоею 
красотой, забавами и нравом. Надежда безнадежных, 
на Тебя лишь уповаю я и лишь к Тебе о милости взы-
ваю. Если кто достоин милости Твоей, то это я, ведь 
большего нет грешника на свете».

йуватинам йатха йуни йунам ча йуватау йатха
манo ’бхираматe тадван манo ’бхираматам твайи

	 «Как юноша влечется к юной деве, как дева возды-
хает о любимом, пусть мысль моя к Тебе стремится, 
мой Господь. Я так Тебя желать желаю, чтобы поза-
быть о яви наяву». С преданности начинается путь к 
интимной близости со Всевышним. А продолжается 
влечением. «Господи! Я — нищий, мне нечего Тебе 
предложить, но я осмелюсь просить у Тебя самого 
невозможного. Мне столь постыл здешний мир, что 
жажду я самой близкой близости с Тобою». С тако-
го прошения начинается путь преданности, что шаг 
за шагом ведет душу к самым вершинам близости со 
Всевышним. «Я желаю непременно такого вида любви 



185

Его Милость Шри Гуру Линия Шри Рупы

с Тобою, такой близости. Хочу исчезнуть в Тебе пол-
ностью».

Писания явленные и сокрытые

гoвинда-валлабхe радхe прартхайe твам ахам сада
твадийам ити джанату гoвиндo мам твайа саха

	 Эта молитва содержится в «Арчана-паддхати», куда 
она перекочевала из «Хари-бхакти-виласы» Гопалы 
Бхатты Госвами. Но первоначально она звучит пото-
ком вечной молитвы в Вайкунтхе и Голоке. Как солн-
це, одна и та же молитва Всевышнему появляется и 
исчезает, чтобы вновь взойти. Духовная мысль вечна, 
меняется лишь форма ее преподношения.
	 В этом стихе — гoвинда-валлабхe радхе — Кришна 
обращается к преданной Ему душе, как бы отвечая на 
ее молитву: 
	 — Ты жаждешь близости со Мной! Это не ко Мне. Я 
вовсе не милостив. За милостью тебе — в иное ведом-
ство. В ведомство Шри Радхики. 
	 Тотчас мысли души переносятся в иное измерение. 
Все существо ее оказывается в ведомстве Госпожи Люб- 
ви. Кришна говорит: 
	 — В Моем ведомстве ты не утолишь жажду твою. 
Милость не по Моей части.
	 И, вдохновленная таким признанием, душа обращает-
ся с прошением к Шри Радхике (гoвинда-валлабхe радхе):



186

Свами Б. Р. ШридхарЛиния Шри Рупы

	 — О Радха! Говинда — Владыка Твой. Он утоляет 
жажду всех чувств. 
	 Говинда означает «утоляющий чувства». Чувствами 
мы не только воспринимаем, но и познаем. Говинда — 
Тот, Кто исполняет назначение каждого органа вос-
приятия. «Говинда — Твой Господин. Но также верно 
обратное: Ты Госпожа Его сердца. Именно так! Ты 
Царица сердца Его. Так вот, меня Он направил к Тебе. 
И я обращаюсь к Тебе с прошением допустить меня в 
круг служителей Твоих».

Река нектара

радхe вриндаванадхишe карунамрита-вахини
крипайа ниджа-падабджа-дасйам махйам прадийатам

	 «Владычица Вриндавана! О Радха! Каплю милости 
мне сладостной даруй, той милости, что вечною рекой 
течет от сердца к сердцу! Дозволь мне лотосным стопам 
Твоим служить». В этой молитве выражено все чаяние 
клана Шри Рупы. «Ты устроитель праздника бла-
женства (раса-утсавы)». Раса означает упоение, сла-
достное блаженство. Она хранит непрерывный поток 
высшего блаженства. Лишь во Вриндаване пребудет 
изначальный (ади) вкус — вкус эротической любви 
(мадхура-раса). Все остальные типы упоения (расы) — 
лишь ответвления этой изначальной, но бесконечно 
разнообразной расы. При пристальном анализе выяс-



187

Его Милость Шри Гуру Линия Шри Рупы

Шрила Гопала Бхатта Госвами:
«О Радха! Ты властвуешь 

над сердцем Говинды. 
Дозволь мне служить Тебе»



188

Свами Б. Р. ШридхарЛиния Шри Рупы

няется, что в мадхуре (эротическом упоении) заключе-
ны все остальные виды упоения. Именно мадхура-раса 
признана высшим проявлением преданности.
	 В беседе с Раманандой Раем Шри Чайтанья отвергает 
преданность, смешанную с расчетом, как неполноцен-
ную. «Эхo бахйа, агe каха ара» — все это поверхност-
но, гляди глубже, — повторяет Он раз за разом, пока 
Рамананда не возглашает о любовной преданности. 
«Подлинная преданность, — говорит Рамананда, — на-
чинается с той, что не смешана с расчетом». Рамананда 
называет дасья-расу — настроение слуги в качестве чи-
стой преданности. Махапрабху соглашается, но добав-
ляет, что есть чувства более глубокие, нежели слуги по 
отношению к господину. Рамананда называет сакхья-
расу — дружеские чувства. Махапрабху отвечает, что 
дружба — тоже хорошо, но есть нечто более глубокое. 
Рамананда приводит в пример ватсалья-расу — роди-
тельские отношения с Богом. Махапрабху говорит, что 
это еще ближе, но есть что-то более глубокое. Наконец, 
когда Рамананда заявляет о супружеских (мадхура) от-
ношениях с Богом, Махапрабху восклицает: «Да, выше 
этого нет ничего!»
	 Вриндаван пронизан мадхура-расой. Любовные отно-
шения составляют саму суть этого места. Мадхура-раса 
раскрывается в наивысшей степени именно во Врин-
даване. Потому говорится: радхe вриндаванадхишe… — 
«Владычица Вриндавана! О Радха! Ты — река блажен-
ного нектара».



189

Его Милость Шри Гуру Линия Шри Рупы

Раздача блаженства

	 Кришна — Сам по Себе Блаженство. Он наслажда-
ется Собственным Блаженством. Он блаженствует от 
того, что Он Блаженство. Упивается внутри Себя соб-
ственным Счастьем. Но чтобы явить это блаженство 
вовне, надобна особая сила, именуемая хладини-шак-
ти. Она переводит внутреннее блаженство Бога вовне, 
когда Он не способен вместить его в Себе. Эта сила 
и есть Шримати Радхарани. Она извлекает из нутра 
Кришны нектар — расу — и раздает его другим.
	 Потому Ее величают «Рекою милости и блажен-
ного нектара» — карунамрита-вахини. Подобно реке, 
что несет с гор в долину драгоценные самоцветы, хла-
дини-шакти несет из обители Кришны — Кто есть 
Блаженство Собственнолично — Его упоение вовне 
другим душам. В потоке этом заключены вся сладость 
Кришны и милость к живым существам.
	 Однажды в сознании преданного происходит ради-
кальная перемена. Он вдруг сознаёт, что Кришна — не 
цель. Не с Кришной связана душа его, но со Шри Рад-
хой. Не Кришне жаждет душа служить, но Шри Радхе. 
В сердце пробуждается чувство привязанности к Ней, 
желание во что бы то ни стало связать себя с Ней, 
искать поводыря, кто приведет в Ее клан. Тогда-то 
меняется его видение Гуру. Проявление не Кришны, 
но Шри Радхи видит он в своем Гуру — проводнике 
в высшие сферы служения. Ибо именно Гуру наделен 



190

Свами Б. Р. ШридхарЛиния Шри Рупы

полномочием определять душе место в иерархии слу-
жения.
	 В конечном итоге все наше внимание обращается к 
Гуру. Поначалу мы ищем Кришну. Затем сознаем пол-
ную свою несостоятельность прийти к Нему. Если мы 
искренни, мы понимаем, насколько ничтожны по срав-
нению с величием рабов Божьих. За чувством ничтож-
ности следует чувство беспомощности, а потом — необхо-
димости искать помощи, прибежища. В это самое время 
мы ощущаем, что нам больше по вкусу тот или иной вид 
упоения (расы), что олицетворяется в соответствующем 
виде служения, и тогда мы обращаемся в соответству-
ющее ведомство служения, в соответствующий клан, и 
молим принять нас в их круг в качестве вечного слуги. 
И тот, кто вводит нас в этот круг, есть наш Гуру. Таков 
завет Шри Рагхунатха Даса Госвами. Жизнью своею в 
назидание всем душам он очертил путь слуги Божьего.
	 Дас Госвами провел шестнадцать лет подле Шри Чай-
таньи и Сварупы Дамодара. Когда Махапрабху и Свару-
па Госвами покинули здешний мир, Рагхунатха в уны-
нии направляется во Вриндаван, чтобы завершить там 
свое земное бытие. Но, встретив в святой обители Рупу 
и Санатану, он прозревает. На него нисходит открове-
ние, что Махапрабху и Сварупа Дамодара по-прежнему 
живы, но в обличиях Рупы и Санатаны, в их житии и 
проповеди. Махапрабху живет в слове Рупы, в милости 
Санатаны. Рагхунатх оставляет мысли о самоубийстве и 
с новым вдохновением служит Господу во Вриндаване.



191

Его Милость Шри Гуру Линия Шри Рупы

	 Рагхунатх Дас Госвами открывает нам высшую цель 
преданности. «Радха! — молится он, — я жажду служе-
ния Тебе. Если не примешь меня, мне и Кришна не ну-
жен. Ни Он, ни земля Его — Враджа». В этой молит-
ве Дас Госвами являет себя прайоджана-ачарьей — и 
Учителем, указующим на высшее назначение, и бла-
годетелем, дарующим то самое назначение.

Океан нектара

аша-бхараир амрита-синдху-майаих катханчит
калo майати-гамитах кила сампратам хи

тван чeт крипам майи видхасйаси наива ким мe
пранаир враджe на ча варoру бакаринапи?

	 С такой молитвой Дас Госвами обращается к Шри-
мати Радхарани. С Ней связывает он все чаяния и на-
дежды свои, Ее он сравнивает с безбрежным океаном 
нектара. 
	 «Я живу лишь надеждой на Тебя, влача дни свои. 
Живу сладкими грезами о Тебе. Твой нектарный оке-
ан манит меня и не дает угаснуть жизни во мне. На-
ступает новый день, я открываю глаза лишь надеждой 
на милость Твою, моя Госпожа. Как объяснить, что 
дышу я все еще, когда Махапрабху, Сварупа и ближ-
ние их покинули здешний мир? Потому что жизнь во 
мне теплится одной-единственной искрой надежды. 
Великой и возвышенной, как Ее прекрасный мир. Но 



192

Свами Б. Р. ШридхарЛиния Шри Рупы

силы мои на исходе. Не в силах более ждать я. Если 
Ты, о Радха, прямо сейчас не прольешь на меня ми-
лость Твою, я исчезну со света. Без милости Твоей 
незачем жить мне, дышать и желать. Жизнь без Тебя 
не имеет смысла.
	 Мне постыл Вриндаван. Вожделенный край мне 
будто шип острый в сердце. Что там Вриндаван — мне 
Кришна не мил без Тебя. Срамно мне эти мысли го-
ворить, но Кришна мне не нужен, покуда Ты меня 
не примешь в круг служителей Твоих. Я здесь лишь 
движимый надеждой этой. Надеждой, что дозволишь 
мне в кругу служителей Твоих состоять. Без этого всё 
кажется унылым мне». 

Служение Радхарани

	 Согласно Шри Чайтанье, радха-дасьям (служение 
Радхарани) — высочайший удел для живого существа. 
Об этом говорит и Сам Кришна в «Шримад-Бхагава-
там» в Одиннадцатой книге:

на татха мe прийатама атма-йoнир на шанкарах
на ча санкаршанo на шрир наиватма ча йатха бхаван

	 «Уддхава, друг Мой! Знай, что ни Брахма, ни Шива, 
ни Баларама, ни Лакшми, ни Сам Я Себе так не дорог, 
как дорог Мне ты». 
	 Сам же Уддхава славит Вриндаван, пастушьих жен 
Враджи и Шри Радху:



193

Его Милость Шри Гуру Линия Шри Рупы

асам ахo чарана-рeну-джушам ахам сйам
вриндаванe ким апи гулма-латаушадхинам

йа дустйаджам сва-джанам арйа-патхам ча хитва
бхeджур мукунда-падавим шрутибхир вимригйам

	 «Они все отринули — родной очаг и честь, всех ради 
Кришны позабыли — отцов, мужей и детей, лишь бы 
на миг коснуться лотосных стоп Кришны, Кого свя-
щенные предания именуют Спасителем. Сам я почту 
за высшее счастье быть травинкой на лесной тропе, по 
которой ступают женщины Враджи» («Шримад-Бха-
гаватам», 10.47.61).

В поисках Шри Радхи

	 Уддхава указывает на величие пастушьих жен 
Вриндавана, среди коих высшее положение занимает 
Шримати Радхарани. Это следует из самого сюжета 
любовного хоровода (раса-лилы). Когда Кришна и па-
стушки поверяли друг другу чувства в этом празднике 
упоения, Радхарани возвестила миру о несравненном 
превосходстве внебрачных отношений с Богом (па-
ракия-мадхура-расы). Но вскоре Ей стало грустно от 
мысли, что Она — равная среди равных на этом празд-
нике блаженства. И Она покидает Кришну и толпу Его 
возлюбленных. После невиданного излияния чувств в 
песне и танце Шри Радха покидает любовный хоро-
вод. Кришна ощущает Ее отсутствие по тому, насколь-



194

Свами Б. Р. ШридхарЛиния Шри Рупы

ко безвкусным становится праздник. Поток упоения 
не иссяк, но ушел из него прежний вкус. Что-то пропа-
ло во вкусе блаженства. Осмотревшись, Он понимает, 
что пропала Радха. Печальный, покидает Он хоровод 
возлюбленных и отправляется на Ее поиски. 
	 Вриндаван, приятельницы Его и сладострастие (па-
ракия-мадхура-раса) никуда не делись, но без Радхи 
все это стало для Кришны унылым. Присутствие Рад-
хи оказалось решающим для Его услаждения. Радость, 
что дарит Она Кришне, превосходит прочих и в каче-
стве, и в количестве. В «Гита-Говинде» (3.1) Джаядев 
Госвами так живописует это событие:

камсарир апи самсара-васанабаддха-шринкхалам
радхам адхайа хридайe татйаджа враджа-сундарих

	 «Победитель Камсы, взяв Радху в сердце, удалился 
с Ней, чтоб только с Ней кружиться в танце. Хоровод 
любовный Он покинул, чтоб Ее одну сыскать». 
	 Кришна со Шри Радхой в сердце ищет Ее вовне. Ее 
положение исключительно. Песнь любви гласит, что 
миллиарды красавиц без Шри Радхики не способны 
утолить Его сладострастия, потому Он отправляется 
на Ее поиски. Столь искусна Она в любви к Криш-
не! Вся преданность пастушьих жен вместе взятая не 
стоит и капли той, что пребудет в сердце Шри Радхи-
ки.
	 В клан Рупы (рупануга-сампрадаю) входят те, кто 
имеет особый вкус к служению в лагере Радхарани. 



195

Его Милость Шри Гуру Линия Шри Рупы

В том краю нет места ни корысти, ни отречению, ни 
даже предписанному Богом служению. В лагере Шри 
Радхи возможно осуществлять служение Кришне выс-
шего порядка — служение, не регулируемое законом, 
безотчетное и самопроизвольное. В клане Шри Радхи 
царит особая атмосфера жертвенности, не обнаружи-
ваемая ни в каком другом клане нигде и никогда. От-
туда этот дух жертвенности исходит вовне, и всякий, 
кому он пришелся по душе, волен устремить туда свою 
надежду.
	 На определенном этапе понятие «Гуру» претерпева-
ет решительное изменение. Душа видит Гуру уже не в 
Кришне, но в Его силе служения — в Шримати Радхара-
ни. Но что ждет душу в стане Радхарани? Более близ-
кие отношения с Кришной? Более интимная связь с 
Ним? Нет. В Ее клане мы ищем не Кришну, а Ее. Ей мы 
жаждем служить и Ей вручить все свое существо. Поче-
му? Потому что, пытаясь услужить Кришне напрямую, 
мы делаемся помехой Радхике в Ее любви к Нему. Но, 
помогая Ей в служении, мы участвуем в служении выс-
шего порядка. Нашим служением Она усиливает Свою 
любовь к Возлюбленному — и через Нее Его отклик 
возвращается к нам высшей благодатью. Это и есть, 
собственно, преданность — махабхава — преданность 
в чистом виде. Потому приятельницы Радхи (сакхи) 
не ищут прямой связи с Кришной. Лишь по доброте 
Своей Она иногда направляет подружек Своих к Нему 
под тем или иным предлогом для Его удовольствия. 



196

Свами Б. Р. ШридхарЛиния Шри Рупы

Но первоначально они не ищут близости с Ним и це-
ликом средоточены на служении Ей.
	 В «Чайтанья-чаритамрите» (мадхья-лила, 8.208-
209) говорится:

радхара сварупа — кришна-прeма калпа-лата
сакхи-гана хайа тара паллава-пушпа-пата
радхара сварупа кришна-према-калпалата 
сакхӣ-гана хайа тара паллава-пушпа-лата

	 «Радха — лиана любви. Подруги Ее — ветви, цветы 
и листья. Обустраивая забавы Радхики и Кришны, Ее 
приятельницы испытывают счастье, во много раз пре-
восходящее счастье Радхики».
	 Пастушки Вриндавана происходят от Радхи, как 
ветви из ствола древа. Они Ее порождение. Но мы зо-
вемся рупанугами — последователями Шри Рупы — 
еще и потому, что служение Шри Радхике упраздняет 
все, даже Бога, ради Кришны. Кришне служат в Два-
раке, в Матхуре, но самое возвышенное служение Ему 
осуществляется во Вриндаване. Но во Вриндаване еще 
служат и Радхарани. Так вот, клан служения Радхара-
ни — самый высокий. Прямое служение Ей — вели-
чайшая благодать для души.

Шрила Рупа Госвами — Шри Рупа Манджари

	 В Рупе Госвами воплотилась Рупа Манджари из 
клана служительниц Радхи во Вриндаване. Иерар-



197

Его Милость Шри Гуру Линия Шри Рупы

хия в духовной реальности незыблема. Однако вновь 
прибывшие в клан мадхура-расы души могут занять 
особое положение манджари — юных помощниц Шри 
Радхи и Ее наперсниц. Главной среди манджари явля-
ется Шри Рупа Манджари. Ее положение столь уни-
кально, что даже подругам Шри Радхи не дозволяется 
оказывать их Госпоже служение, которое оказывает 
Ей Рупа Манджари.
	 Далее понятие «Гуру» претерпевает еще более ре-
шительное изменение. Гуру — это уже одна из слу-
жительниц Шри Радхики. Клан служения Кришне 
возглавляет Радхарани. У Нее есть ближайшая на-
персница — Лалита-сакхи со своим кланом. Под нача-
лом Лалиты состоит Рупа Манджари со своим кланом 
(рупанугой). В него могут вступить вновь пришедшие 
души. В чем его особенность? Когда Радха и Говинда 
уединяются для сокровенных игр, подруги Ее (сакхи), 
женщины зрелые, с соответствующим опытом, пред-
почитают не вторгаться в пространство Божественной 
Четы, чтобы не нарушить атмосферу Их интимности. 
Не показывают себя, дабы не смущать Влюбленных, не 
создавать неловкости. Но девочки-отроковицы (ман-
джари) имеют свободный доступ в Их опочивальню, 
Радха с Кришной не стесняются их. Манджари допу-
скаются к Божественной Чете в самые интимные ми-
нуты, тогда как старшие приятельницы (сакхи) — нет.
	 Вновь прибывшие допускаются в клан манджа-
ри. В нем под водительством Рупы Манджари они 



198

Свами Б. Р. ШридхарЛиния Шри Рупы

Шрила Рупа Гoсвами,
ближайший слуга 

Шри Чайтаньи Махапрабху 
и Шри Шри Радхи-Гoвинды



199

Его Милость Шри Гуру Линия Шри Рупы

получают доступ к высочайшему, чистейшему служе-
нию Радхе и Говинде, недоступному даже для Радхи-
ных подруг (сакхи). Такое возможно лишь при клане 
Шри Радхики. Потому положение рупануг — тех, кто 
следует за Шри Рупой, — самое выгодное и самое вы-
сокое. Эту тайну открыл миру Шри Чайтанья Маха-
прабху. Положение манджари Он объявил вершиною 
в иерархии отношений с Кришной. Это неизъясни-
мо, невообразимо и непостижимо. Но именно к этому 
устремлены наши надежды — в тот сокровенный ла-
герь Шри Рупы Манджари — Шрилы Рупы Госвами. 
Потому клан, или сампрадая, Шри Чайтаньи Маха-
прабху именуется рупануга-сампрадаей. С ним, с кла-
ном Рупы, связываем мы нашу судьбу и удачу. И путь 
наш заключается в том, чтобы шаг за шагом прибли-
жаться к этому чистейшему идеалу. На меньшее мы не 
согласны. В этом высшая цель нашей жизни, к кото-
рой мы движемся, каждый миг сознавая собственное 
положение и с ним сообразуя свои усилия.

Духовное наследие

	 Духовный отец завещал нам ценное имущество. Оно 
уже принадлежит нам, принадлежит по праву. Пробле-
ма в том, что мы в духовном смысле несовершеннолет-
ние. В нынешнем положении мы не можем вступить в 
наследство. Нам нужно вступить в зрелую пору, чтобы в 
полной мере суметь распорядиться своим наследством.



200

Свами Б. Р. ШридхарЛиния Шри Рупы

	 Наш Гуру, наш духовный отец и хранитель, оставил 
нам в качестве завещания учение о самопроизвольной 
преданности (рагануга-шастру). В завещании нам от-
писана любовь — любовь высшей пробы — это наше 
богатство. Но для того чтобы обрести его, нужно сле-
довать тексту завещания. Сокровище любви завещано 
нам милостью наших наставников. Нужно лишь про-
тянуть руку, предъявить свое право наследия, чтобы 
заполучить его.  
	 Сокровище это принадлежит Всевышнему, а Гуру — 
опекун для души, покуда она не вступит в «зрелый 
возраст». Гуру хранит ключ к сокровищу, что угото-
вил нам Всевышний. То, о чем мы говорим, — не для 
понимания обывателей. Для них мы сумасшедшие, 
которым журавль в небе лучше синицы в руке. Но мы 
идеалисты. Мы как птичка чатака, которая пьет воду 
только из облака и предпочтет умереть от жажды, но 
никогда не попьет воды с земли. Для нее, как пишет 
Рупа Госвами, капля чистой дождевой воды ценнее 
целого озера. С опрокинутым кверху клювом она 
готова вечно ждать одной-единственной чистейшей 
капли живительной влаги. Таков наш путь — духов-
ных птичек чатак.



201

Его Милость Шри Гуру Линия Шри Рупы

Капля Твоей милости

	 Рупа Госвами пишет:

вирачайа майи дандам динабандхo дайам ва
гатир иха на бхаваттах канчид анйа мамасти

нипатату шата-кoтир нирбхарам ва навамбхас
тад апи кила пайoдах стуйатe чатакeна

«О туча, громом порази меня
Или напои живою влагой.
В потоках бурных утопи —

Все от тебя приму как дар благословенный,
Но ни на миг о милости молить тебя не перестану!»

	 Господи! Владыка нищих духом! Владыка беспо-
мощных! Изволь поступить с рабом Твоим как поже-
лаешь. Можешь казнить меня, можешь помиловать — 
я вечно буду молить Тебя о капле преданности Тебе.
	 Птичка чатака взывает к туче о живительной вла-
ге. Та может откликнуться на мольбу беспомощной 
птахи, а может молнией поразить ее. Но у птички нет 
выбора. Ей остается лишь молиться. Так молится пре-
данная душа, возжелавшая высшего идеала: «Кришна! 
Господин мой! Я — что та небесная птаха. Ты волен 
погубить меня или спасти из лап смерти, утолив жа-
жду мою каплей милости Твоей. Я не стану более уто-
лять жажду в грязной жиже. Не буду искать счастья 
в мирском, на земле. Или милость Твоя, пусть малая 
капля ее, или смерть — иного мне не нужно».



202

Свами Б. Р. ШридхарЛиния Шри Рупы

	 Шрила Рупа Госвами молит Кришну, чтобы дож-
дем пролил Он милость Свою, чтобы не только  жа-
жду утолил его сердечную, но и искупал в милости все 
существо его, исполнив сокровенное чаяние сердца.
	 Мы не ищем удачи в грязи. Устремив взор высоко в 
небо, мы молим Шри Гуру о милости.



Храм Шри Чайтанья Сарасват Матха 
Индия, Западная Бенгалия, Навадвипа





Герб Шри Чайтанья Сарасват Матха

205

Его Милость Шри Гуру

Звук «ОМ» — сердцевина гимна гаятри. Из «ОМ», 
подобно солнечным лучам, исходит милость Божья. 
Шри Чайтанья Сарасват Матх — обитель, где непре-
станно звучит слава Божья, пребудет внутри Кришни-
ной флейты. Из нее исходит звук «ОМ». Звук сей — ис-
тина гаятри, подлинное значение которой раскрывает 
Шрила Бхакти Ракшак Шридхар Дев-Госвами Маха-
радж:

гайатри муралишта-киртана-дханам 
радха-падам дхимахи

 
	 «Гаятри — сокровище гимнов, льющихся из Криш-
ниной флейты в думах о лотосных стопах Шри Рад-
хи».
	 Гуру — водоем; слуги Шри Чайтанья Сарасват Мат-
ха — распустившиеся в нем лотосы; предмет покло-
нения — божественный облик Шри Радхи и Кришны, 
сокрытый в звуке «Ом». В «Ом» сокрыто целое бытие. 
«Ом» исходит из флейты Кришны, и смысл звука сего, 
как и всей мантры гаятри, таков:

Герб Шри Чайтанья 
Сарасват Матха



Герб Шри Чайтанья Сарасват Матха

206

Свами Б. Р. Шридхар

	 «Флейта Кришны не производит иных звуков, по-
мимо прославления Шримати Радхарани».
	 Солнечные лучи питают лотос живительной силою, 
но вне воды лотос высыхает, как высыхает душа вне 
милости Шри Гуру.





Над книгой работали

Автор перевода и редактор: 
Александр Драгилев (Б. Ч. Бхарати Свами) 

 
Техническая редакция и корректура: 
Дмитрий Босый, Софья Потапова,
Оксана Петраш, Елена Пискунова

Вёрстка: 
Денис Барсук

 
Руководитель проекта: 

Евгения Голдберг

ЕГО МИЛОСТЬ ШРИ ГУРУ
 

Свами Б. Р. Шридхар



Шри Двайпаяна Вьяса 
ШРИМАД БХАГАВАТА ПУРАНА

Неизреченная Песнь Безусловной Красоты

Кришнадас Кавирадж 
ШРИ ЧАЙТАНЬЯ-ЧАРИТАМРИТА
История Одного упоительного безумия

Шри Санатана Госвами 
БРИХАД БХАГАВАТАМРИТА

Любовное похождение души с её Возлюбленным

Свами Б. Р. Шридхар 
БХАГАВАД ГИТА

Невиданное Сокровище Безусловной Красоты

БХАГАВАД ГИТА
В прямом смысле

Свами Б. Р. Шридхар 
СЛОВО ХРАНИТЕЛЯ ПРЕДАННОСТИ

Свами Б. Р. Шридхар 
ЭВОЛЮЦИЯ СОЗНАТЕЛЬНОГО

Игра Божественной Красоты

Свами Б. Р. Шридхар 
ОКЕАН НЕКТАРА

Переводы Б. Ч. Бхарати Свами



https://bharati.ru/shop/
https://bharati.info/shop/

Telegram: 
Колесница Джаганнатха 

t.me/virtual_vaishnava

Mail:
bharati@mail.ru


